
 Uralt und neu 

LAOTSES TAO TE KING 

Vom Weg  und für unterwegs 

 Ins 21. Jahrhundert  übertragen: 

 © Helmut W. Brinks 

goettingerverlag



   Lesen lohnt. Etwas vorab. 

Laotse, den „alten Meister vom Berge“, nennen wir nach 

2.600 Jahren den neben Konfuzius bedeutendsten und 

einflussreichsten chinesischen Philosophen.  

Wir haben, das ist in Chinas Geschichte  ungewöhnlich, 

keine Beweise dafür, dass es ihn überhaupt gab. Sein Name 

lässt sich auf Deutsch unterschiedlich schreiben; Chinesen 

verstehen unsere Aussprache seines Namens aber nie.  

Laotse wird die Spruch-Sammlung „Tao te king“ zugeschrie-

ben, die um 300 v. Chr. in einer dauerhafteren Form 

entstand — aus Texten, die mindestens zwei oder drei 

Jahrhunderte älter waren.  

Die einundachtzig überlieferten Sprüche wurden das 

klassische Buch des Taoismus; das taoistische Menschen-

bild wird in ihnen mit  seinen Haupteigenschaften begründet:  

(Scheinbares) Nichthandeln,  

Verinnerlichung, 

Bescheidenheit und 

Einfachheit.  

Vorbild ist der vollendete Mensch, der Weise, der 

Erleuchtete.  

Bertolt Brecht hat eine einfühlsame Fassung der „Legende 

über die Entstehung des Buches Tao te king“ geschrieben.  

Ich empfehle, sie zu lesen (– notfalls über google).  

Einige Forscher rätseln, ob einzelne Worte von Abschreibern 

verfremdet oder ergänzt worden sind.  



Die Sprüche wurden über Jahrhunderte mündlich weiter- 

gesagt und verbreitet; sie müssen sehr merkfähig gewesen 

sein. Heutige Leser staunen, wie aktuell vieles klingt – und 

an welche Sätze aus anderen Kultur-Überlieferungen uns 

manches erinnert.  

Die alten Texte sind von Übersetzern bedroht, die in ihnen 

mehr und oft anderes hineinlegen. Das Dunkle in manchen 

Worten und Wortbildern macht es Deutern leicht, ihre 

eigenen Gedanken einzubringen und einen neuen Sinn darin 

zu entdecken.  

Lange Zeit waren die Sprüche in Stelen eingeschnitzt. Die 

Lesekundigen, die den Vorbeigehenden die Sprüche zugeru-

fen haben, brauchten keine Erklärungen mitzugeben. Hat 

das die Menschen ärmer gemacht? 

Weil mich viele Versuche unter den inzwischen über hunder t 

deutschen Fassungen enttäuschten (vergleichen Sie selbst! 

– einige Beispiele für die unterschiedlichen Übertragungen

eines Spruchs finden Sie am Schluss dieses Buches),

bemühte ich mich lange, dem Urtext, der Philosophie und

dem religiösen Empfinden des alten Ostens näher zu

kommen und die Sprüche merkbar und verstehbar zu

übertragen.

Bei manchen Worten ist eine Fehldeutung nicht vermeidbar, 

auch weil einige Sätze in den Sprüchen wie nicht sinnvoll 

zugeordnet wirken. Das ist denkbar, weil Zusammen-

fügungen der lange auch auf Bambus-Stücken zusammen-

geknoteten Sprüche einige Male nötig waren. Sie standen 

wahrscheinlich einst in einem größeren Textzusammenhang. 

Vieles spricht auch dafür, dass einige in einer anderer 

Reihenfolge standen; die Urfassung war nicht von Eins bis 

Einundachtzig nummeriert.  



Ich habe es erlebt: Das Studium der altchinesischen 

Sprache, für das Lebensjahrzehnte aufzubringen sind, bringt 

Übertragungswill ige nicht weit genug.  

Es ist leicht zu erkennen, dass sich fast alle Übersetzer 

nach wenig ergiebigen eigenen Versuchen an die seit 

langem anerkannten Grundübersetzungen ins Englische und 

Französische halten, teilweise auch an die ältesten deut -

schen. Die sind in jahrzehntelanger Arbeit von in China 

lebenden Sprachliebhabern geschaffen worden, die erkannt 

haben, dass dieses Tao te king ein unschätzbares 

Kulturerbe ist – und vielleicht mehr. 

Diese Übersetzungen liefern den Kern, bestenfalls fördern 

sie eine Roh-Übersetzung – und dann fängt die Arbeit des 

Übertragens von Worten, Begri ffen und Bildern erst an, 

allerdings auch die Versuchung, jeden Satz zu kommen-

tieren und vermutete Zusammenhänge aufzuzeigen.  

Manchem Gedicht oder Lied, mancher Erzählung und man-

cher Übersetzung ist es anzuspüren, dass etwas aus dem 

dunklen Land herübergeholt wird, das wir alle nur in win -

zigen Einblicken aus unseren Träumen kennen. Die hierin 

schlummernden Geheimnisse wollen n icht entschleiert 

werden. 

Meine Arbeit am Text dauerte über fünfzehn Jahre und ich 

halte es für möglich, dass ich noch nicht am Ende bin. 

Chinesische Weise fragen mich, ob ich diese Zeitspanne 

schon für erwähnenswert halte.  

Die Weisheitssprüche sind in lange zurückliegenden Jahr-

hunderten entstanden; sie haben sich dem Menschen-leben 

anpassen müssen und wurden in e iner vermeindlichen 

„Überlebensstrategie“ von den Menschen lebbar gemacht.  



Unsere Lebensformen haben sich verändert; und obwohl 

sich uns so viele Ratgeber, Mahner und Beeinflusser 

aufdrängen, entdecken wir wieder den Wert dieser ostasia -

tischen Weisheiten, indem wir das uns Wichtige in ihnen 

suchen oder finden wollen.  Womöglich bedeuten uns die 

Worte im Abstand einiger Lebensjahre anderes oder sie 

erschließen sich uns neu. Die alten Meister lassen das 

lächelnd geschehen. Sie geben nur weiter.  

In China und in angrenzenden Ländern ist aus diesen 

wenigen Sätzen heraus der heute immer noch mächtige 

Taoismus entstanden; in einer Verbindung mit uraltem 

Geisterglauben ist er eine immer noch gelebte und den 

Menschen Halt gebende Religion geworden.  

Seit über zweieinhalbtausend Jahren erreichen es die 

einundachtzig Sprüche „ohne Anstrengung“, dass Menschen 

sich noch lange nach dem Lesen und Hören mit ihnen 

beschäftigen und in ihnen nachwirken.  

Sie können anregen, über Lebensfragen nachzudenken, 

etwa hierüber: Woher kommen wir? Warum leben wir? Wohin 

gehen wir? Und gab es für uns einen Lebensentwurf schon 

im Mutterleib – und wenn, was machten wir oder unsere 

Lebensumstände aus ihm, nicht nur äußerlich?  

Folgen wir mit unserem Fühlen und Handeln einem (dem) 

Lebensplan? Erkennen wir ihn? Sind wir noch in der Spur 

oder haben wir uns verlaufen? Dieses Lesen lohnt.  

(Vor Überraschungen wird gewarnt.) 

                                                            Helmut W. Brinks



1 

Der Weg ist kein zeigbarer Weg,

das Ewige ist nicht beschreibbar. 

Lange vor der Erschaffung 

von allem und allen  

ruhte der Ursprung  

im Dunkel des Urgrunds.  

Das Geheimnis erschließt sich 

in unendlicher Geduld;  

bloße Wissbegier  

dringt nur bis zum Rand.  

Mitte und Rand sind ein Ganzes, 

und dies ist ein Urgeheimnis:  

Schon im Urgrund war Ganzheit.  



2 

Nichts ist von Dauer:

Freude wechselt mit Trauer. 

Zum Leben gehören  

Bauen und Zerstören.  

Irgendwann wandelt sich 

Leere in Fülle,  

Volles in Nichts.  

Das Schwere wird leicht, 

das Lange kurz,  

das Hohe niedrig.  

Schall wird zum Hall 

und aus Fortschritt  

wird Rückschritt.  



Wer den Sinn begreift,  

sucht die Stille, die Leere. 

Wortloses Weitersagen,  

geschehen lassen,  

helfen, ohne zu halten,  

ohne Gegendienst dienen, 

von Fertigem trennen.  

Wer alles loslässt,  

dem wird nichts genommen. 



3 

Es ist nicht gerecht,

nur die Besten zu loben. 

Nährt keine unsinnige Hoffnung 

und weckt keine Wünsche.  

Und jeder muss nicht zeigen, 

was er hat und kann.  

Es führt nicht weiter, 

alles weiterzusagen.  

Verhindert, dass einzelne  

alle Vorteile haben.  

Wichtig wäre,  

die Herzen leer zu halten,  

dem Leib das Nötigste zu geben, 

einige zu dämpfen,  

andere zu ermutigen –  

und warten zu lernen.  

Das ist das Wichtigste. 



4 

Der Weg ist leer;

er beschenkt uns mit Leere. 

Unergründbar  

wie die alles erschaffende Urkraft 

lässt er uns Ruhe finden,  

befreit aus Zwängen  

und nimmt uns ganz auf.  

Das tief verborgene,  

kostbare Geheimnis  

war schon, ehe alles wurde. 



5 

Himmel und Erde schauen uns nur zu.

Für sie sind alle Lebewesen Spielfiguren. 

Auch der Erleuchtete erkennt:  

Wir alle sind nur Spielfiguren. 

Was ihr für Leere haltet,  

ist voller Leben  

und bringt ständig Neues hervor. 

Viele Worte richten wenig aus; 

es gilt, die Mitte zu wahren. 



6 

Urmutter, 

dunkles Tor  

zwischen Himmel und Erde  

und zwischen den Zeiten –  

seit jeher und für immer  

wirkst du durch alles hindurch, 

ewiger Geist aus dem Urgrund. 



7 

Unvergänglich

sind Himmel und Erde,  

weil sie sich nicht selbst 

erhalten wollen.  

Wer hinten bleibt, steht – 

anders gesehen – vorn. 

Erleuchtete wissen es.  

Nur losgelöst  

werden wir eins  

mit allem und allen. 



8 

Nichts ist wertvoller als Wasser.

Unerschöpflich fördert es alles Leben, 

sogar, was wir für unwert halten.  

Es dient mehr als es beherrscht, 

auch deshalb ist es uns kostbar. 

Unser Weg gleicht dem Wasser. 

Bleibt bodennah,  

sucht Wege nach innen, 

seid gütig und lauter,  

fördert das Gute,  

seid verlässlich und  

entscheidet euch zeitig. 



9

Durch Übertreibung

zerstören wir alles. 

Nichts lässt sich gleichzeitig 

bewegen und halten.  

Was nützt uns Besitz,  

der dauernd bewacht werden muss? 

Oben zu sein,  

hat manchen Nachteil. 

Das führt zum Licht:  

Das Seine tun und  

sich selbst zurücknehmen. 



10 

Lass das Licht in dir leuchten

und binde dich ein in das Ganze. 

Sammle dich,  

werde weich,  

erlebe wieder wie ein Kind.  

Sei offen für inneres Schauen 

und für Läuterung.  

Wirke so mit,  

dass allem und allen Zeit bleibt. 

Zeuge und gebäre zugleich.  

Wirf ab, was nicht klar und einfach ist. 

Fördere, bringe voran,  

strebe nicht nach Besitz 

und Anerkennung.  

Und sei kein Vormund,  

wenn du führen darfst, unterwegs. 



 

 

11 

 

In der von vielen Speichen  

gehaltenen Nabe des Rads  

ist die offene Mitte  

das Zentrum der Kraft.  

 

Bei jedem Gefäß  

ist das Maß der Leere  

auch das Maß der Fülle.  

 

Die ausgesparten Fenster und Türen  

bringen Licht und Leben in das Haus.  

 

Leere bringt Nutzen;  

in der Füllmöglichkeit  

liegt der Wert. 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

12 

 

Vertraute Farben übersehn wir leicht,  

für gewohnte Töne sind wir taub;  

tägliche Würze schmeckt bald schal.  

 

Kein Herz hält stete Hetze aus.  

Immer reicher werden macht nicht reich.  

 

Weisheit erweist sich in dem,  

was wir loslassen  

und was wir uns bewahren. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

13 

 

Wieso und warum? — fragen wir,  

wenn wir reich beschenkt  

und wenn wir plötzlich arm werden;  

beides trifft uns sehr tief.  

 

Unser ruheloses Ich  

macht uns immer wieder  

unglücklich und unfrei.  

 

Frei wird nur,  

wer sein Ich besiegt.  

 

Wir sollten uns und andere  

nur Menschen anvertrauen,  

die uns so wichtig nehmen  

wie sich selbst. 

 

 

 



 

 

 

14 

 

Unterwegs  

wirst du nichts sehen  

und nichts hören,  

nichts greifen  

und nichts fassen können.  

 

Nichts Vertrautes  

wird dir Halt geben.  

Du wirst nie wissen,  

wo du bist  

und welcher Richtung du folgst.  

 

Vertraue:  

Der Weg  

führt sich zum Uranfang,  

zur Ganzheit zurück. 

 

 

 



 

15 
 

Die alten Meister  

waren den Urgeheimnissen nahe.  

Sie schauten tief  

und waren von sich selbst gelöst.  

Sie traten nicht selbstbewusst auf,  

sie blieben bescheiden wie Gäste  

und waren behutsam wie Leute,  

die über dünnes Eis gehen.  
 

Sie waren schlicht und leer,  

lichtvoll und geheimnisvoll zugleich.  
 

Versuche wie sie im Dunkel zu ruhen,  

in Schweigen zu sinken  

und alle Kraft daraus zu ziehen.  
 

Wer zum Weg fand,  

sucht keine Fülle mehr,  

nur noch Leere.  
 

Vollendung baut auf  

Unvollkommenheit auf. 

 

 



16 

Vollkommen leer  

sollen wir werden  

und zur Ruhe kommen.  

Sieh, wohin alles Lebende geht:                                     

es kehrt wieder um.  
 

Ewigen Gesetzen folgend  

geht alles heim zum Ursprung,  

zur Heimat der Stille.  
 

Erleuchtete wissen,  

dass wir in die Ewigkeit zurückgehen.  

Wer vom Ewigen nichts wissen will,  

schließt sich selber aus.  
 

Wer vom Ewigen weiß,  

wird langmütig,  

lauter und gütig  

und handelt im Einklang  

mit dem Ewigen und dem Weg. 
 

Der Weg ist die Ewigkeit.  

Sterben ist nicht das Ende. 

 

 



 

 

 

 

17 

Die Großen kennt man zu wenig.  

Einige glaubt man zu kennen  

und liebt sie,  

andere fürchtet man nur,  

über andere lacht man.  

 

Großen Worten misstraut man  

und vertraut denen,  

die sich das Vertrauen verdienten.  

Gut, wenn alle sagen können:  

Wir haben es gemeinsam geschafft.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

18 

Einige Heuchler sprechen groß  

von Pflicht und Durchblick und Erfolg.  

Die ewigen Werte gelten ihnen nichts;  

sie haben sich eigene Werte erfunden.  

 

Wenn alle zerstritten sind,  

wird oft Gemeinsinn befohlen.  

Wenn es drunter und drüber geht,  

preisen sich viele als Retter an.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

19 

Wollt ihr, dass es allen besser geht?  

Dann treibt einigen ihre Scheinheiligkeit 

aus - und ihr Pochen auf Wissen.  

 

Auf ihre Fürsorge und auf ihr 

Sendungsbewusstsein könnt ihr verzichten.  

Die Menschen müssen wieder lernen,  

einander zu achten.  

 

Jagt die Schaumeier  

und die Geschäftemacher fort –  

dann vertreibt ihr zugleich  

alle anderen Halunken.  

 

Verlasst euch nicht auf Versprechungen.  

Werdet wieder einfach und natürlich.  

 Und fallt nicht auf Klugscheißer rein.  

 

 

 



 

20 

Glück und Schmerz sind sich so nah;  

wenig trennt Gewissheit von Zweifel.  
 

Ich leide an dem, was allen Angst macht:  

mein Alleinsein hat mich einsam gemacht.  
 

Während alle ihr Leben genießen,  

kauere ich still,  

wie auf Botschaften wartend, schlaff, 

nirgendwohin gehörend.  
 

Die anderen haben alles.  

Ich bin für sie ein Zurückgebliebener, 

lebensfremd, dumm.  

Haben sie recht? Sehen sie klarer?  

Bin ich allein vernebelt?  
 

Andere kriegen ihre Antworten,  

ich warte lebenslang,  

ziellos wie Wogen und Wind.  
 

Nur die Urmutter-Brust  

kann mich stillen. 

 

 



 

 

 

 

 

21 

Es ist wichtig,  

dem Weg vertrauend zu folgen,  

so unbegreiflich er uns auch bleibt,  

so unerforschbar und verborgen.  
 

Und doch ist spürbar alle Kraft in ihm,  

die Urkraft,  

die immer noch waltet,  

die uns das Entstehen deutet  

und das Werden,  

die Kraft, die  

hinter allem stand und steht.  
 

Woher ich das weiß?  

Von ihr. 

 

 

 

 



22 

Krankes wird wieder heil,  

Gebeugtes wird aufgerichtet,  

Leere gefüllt,  

Abfall wird wieder brauchbar,  

Überfluss wird den Mangel ausgleichen.  
 

Uralte Weisheit bleibt gültig:  

Das Unvollkommene wird vollendet,  

alles wird wieder ganz.  
 

Der Erleuchtete lebt in der Ganzheit;  

er stellt sich nicht heraus,  

aber er leuchtet als Vorbild.  
 

Er muss sich nie verteidigen;  

er behält ohnehin recht.  
 

Nichts hält er für sein Verdienst;  

er wirkt in der Stille.  

Alle achten ihn,  

aber er nimmt sich nicht wichtig.  
 

Weil er nie streitet,  

wird ihm nichts streitig gemacht.  

 

 



23 

Haben wir die Sprache,

um unaufhörlich zu reden?  

Jeder Landregen hört einmal auf, 

und selbst der Wirbelsturm  

tost nur für Stunden.  

In der Natur gilt ein Zeitmaß 

für alles und alle.  

Wer seinen Tageslauf 

in den Weg einbezieht,  

wird eins mit dem Weg. 

Wer sich an das Gute hält,  

wird eins mit dem Guten.  

Wer nichts mehr achtet,  

wird eins mit dem Untergang. 

Der Weg will mit uns eins werden.  

Das Gute sucht uns,  

aber das tun auch die dunkeln Kräfte. 

Ohne Vertrauen gibt es keinen Halt.  



 

 

24 

Zu große Schritte machen müde;  

wippende Ungeduld wirft der Wind um.  

Wer sich für ein Licht hält,  

wird nie erleuchtet;  

wer mit sich zufrieden ist,  

lebt weit vom Ziel.  
 

Selbstbewunderung macht keinen groß;  

auch Wichtigtuer stehen nur im Weg. 
  

Eitelkeit und Besserwissen hindern  

dich und die anderen.  
 

Mach dich unterwegs davon frei.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

25 

Vor allen Zeiten und Dingen  

kamst du aus dem noch 

Ungeordneten,  

aus der Stille und der  

Einsamkeit des Alls –  

allein gleichbleibend,  

stetig im Kreislauf,  

 

Urmutter, Namenlose –  

ich nenne dich WEG.  

 

Soll ich mehr sagen, sage ich nur:  

Gewaltig. Gewaltig verströmst  

und entziehst du dich;  

gewaltig kommst du wieder.  

 

Gewaltig sind der Weg,  

der Himmel, die Erde,  

gewaltig ist unser König –  

ja, es gibt vier Gewalten,  

und eine davon ist der König.  

 



 

 

 

Der Mensch richtet sich nach der Erde,  

die Erde nach dem Himmel,  

der Himmel nach dem Weg,  

nur der Weg folgt sich selbst.  

 

 

     
 

 



 

 

 

 

 

26 

Mit der Zeit wird alles leichter.  

Ruhe überwindet den Lärm.  

Erleuchtete lenkt nichts vom Ziel ab,  

keine Erschwernis, keine 

Versuchung.  

 

Wer seine Möglichkeiten nur  

für sich selbst nutzt,  

missbraucht seine Macht  

und wird sie bald verlieren. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

27 

Rechte Wegbenutzer schaden keinem Weg. 

Redliche Redner überreden nicht.  

Ehrliche Rechner rechnen überprüfbar,  

wachsame Wächter brauchen keine Riegel, 

geschickt Gebundenes hält ohne Band.  

 

Erleuchtete sorgen sich um alle Menschen  

und geben keinen auf.  

 

Sie sorgen für alles  

und geben nichts auf.  

 

Das ist Handeln im Licht.  

Wir müssen uns gegenseitig helfen;  

wer weiter ist,  

helfe dem Anfänger,  

und auch die Helfer brauchen Hilfe.  

 

 



28 

In uns ist Männliches und Weibliches  

vereint, das soll so sein.  
 

Die der Natur und der Urkraft  

nicht entfremdet sind,  

können ihr Leben neu beginnen.  
 

Zeigt Würde,  

erkennt eure Unwürdigkeit,  

lasst euch von der Urkraft erneuern.  

Lebt im Licht und bewahrt auch  

das Dunkle;  

folgt dem Plan der Natur  

und der Urkraft  

und findet zum Ganzen zurück.  
 

Alle können helfen  

und alles kann nützen.  
 

Die Erleuchteten leben vor,  

wie wir uns helfen können.  

Wir haben nicht erschöpfte  

Möglichkeiten. 

 

 



 

29 

Nicht alles 

ist mit Gewalt zu erreichen.  

Macht ist kurzlebig;  

sie zerbricht, wenn man sie  

unbedingt behalten will.  

 

Alle sind anders:  

die einen suchen zielstrebig ihren Weg,  

viele laufen nur nach,  

manche schwimmen gegen den Strom,  

andere lassen sich treiben;  

manche schöpfen neue Kraft,  

andere werden mutlos;  

einige zerstören, was andere  

aufgebaut haben.  

 

Erleuchtete handeln ausgewogen  

und finden immer ihr Maß. 

 

 

 

 



       30 

Wenn du dem Weg folgst  

und auf Mächtige Einfluss hast:  

Bring sie dazu,  

auf Waffengewalt zu verzichten.  
 

Kampfglück ist wechselhaft.  

Auf Schlachtfeldern  

wächst lange kein Korn  

und Siegesruhm macht nicht satt.  
 

Erleuchtete  

missbrauchen ihre Macht nicht,  

sie suchen gewaltfreie Lösungen;  

von Kriegsruhm halten sie nichts.  
 

Erfolg macht sie nicht maßlos,  

sie denken weiter –  

es geht immer auf und ab.  
 

Wer groß werden will,  

kommt vom Weg ab.  
 

Wer den Weg verliert,  

ist verloren. 

 

 



 

31 

Waffen bringen nur Unheil;  

macht sie entbehrlich.  

 

Der Weg duldet keine Waffen.  

Erleuchtete wollen nicht kämpfen.  

 

Sie wehren sich in höchster Gefahr,  

aber sie sehnen sich nach Frieden und 

Ruhe; Siege sind ihnen nichts wert.  

 

Siegessüchtige gehen über Leichen.  

Mordgierige muss man bändigen.  

 

Es bringt uns weiter,  

Frieden zu stiften und zeitig zu erkennen,  

was Unfrieden schafft.  

Bedenkt: alle Siegesfeiern  

sind Trauerfeiern für die Besiegten,  

und letztlich zählen die Opfer.  

 

 

 



 

32 

Der ewige Weg hat keinen Namen.  

braucht keinen Namen  

und keinen Ruhm  

und nichts hat Macht über ihn.  

 

Wenn die Mächtigen ihm folgen würden,  

stünden ihnen alle Türen offen.  

 

Ihr Wirken würde gesegnet sein  

und die Menschen würden ihnen folgen.  

  

Es ist dumm, dem Weg Namen zu geben;  

besinnt euch, hört auf damit,  

ihr gefährdet nur alles.  

 

Wenn ihr den Weg verstehen wollt,  

folgt einem Fluss  

von der Quelle zum Meer. 

 

 

 

 



 

 

33 

Wer die Menschen kennt, ist klug.  

Erleuchtete kennen sich selbst.  

 

Über andere zu herrschen,  

stellt man sich leicht vor;  

vielen fällt das Unterordnen schwer.  

 

Beharrliche kommen zum Ziel,  

aber nur Zufriedene sind glücklich.  

  

Wer sich nicht selbst  

fremd wurde, bleibt.  

 

Und wer auf die Ewigkeit zugeht,  

vergeht nicht. 

 

 

 

 

 

 



 

34 

Der große Weg,  

der alle und alles erhält  

und keinen zurückweist,  

verströmt sich                      

verschwenderisch überallhin.  
 

Er wirkt alle Wunder,  

aber er will nicht gerühmt werden.  

Wir verdanken ihm alles,  

aber er hält uns das nicht vor.  
 

Er fordert nichts für sich  

und macht sich nicht groß.  
 

Alles und alle  

kommen irgendwann zu ihm zurück,  

aber er nutzt das nicht aus.  
 

Er wirkt wunderbar  

und gibt immer nur ab.  
 

Er ist das vollendete Große. 

 

 

 



 

 

 

 

35 

Wer auf dem Weg bleibt,  

verliert alle Angst  

und bleibt eins mit dem Weg   

und seinem Frieden.  

 

Gasthäuser locken die Leute  

mit Musik und Bratenduft.  

 

Der Weg lockt uns nicht;  

seine Botschaft ist still.  

 

Aber wenn du ihr folgst,  

hast du alles. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

36 

Ihr braucht Untergebene?  

Schenkt lieber Freiheit.  

Versucht euch im Fördern,  

statt die Leute auszunehmen.  

 

Geben bringt viel mehr als Nehmen.  

Erleuchtete sehen, auf was es                                

ankommt und halten sich daran:  

 

Das Weiche besiegt das Harte.  

 

Fische sind nur sicher auf dem Grund.  

 

Nicht alle müssen alles wissen. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

37 

Der Weg bleibt ohne Tun,  

und doch bleibt nichts ungetan.  

 

Wenn alle dem Weg folgen,  

wird alles weiterkommen.  

 

Das einzig Echte und Ewige  

wird allen genug sein.  

 

Wer nichts mehr will, 

findet in der Stille  

Zugang zum Ganzen. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

38 

Wer anständig denkt,  

hat keine Hintergedanken –  

sonst wäre er nicht anständig.  

 

Verantwortliches Denken  

nimmt sich mehr Zeit.  

 

Niedriges Denken handelt oft  

zu schnell.  

 

Nächstenliebe braucht Taten;  

auch Gerechtigkeitsdenken  

will handeln.  

 

Moralische Haltung verlangt  

Entscheidungen.  

 

Sie muss das Wohl aller  

im Blick haben.  

 

 

 



 

 

 

Auch wenn der Weg nicht  

dein Weg ist,  

kannst du  

verantwortungsvoll denken.  

 

Oder liegt dir  

die Nächstenliebe mehr?  

 

Wie steht es um deinen Gerechtigkeitssinn?  

 

Wenn du auch zum Letzten  

nein sagst:  

Kannst du ohne  

eine moralische Grundhaltung  

leben? 

 

 

 

 

 

 

 



 

39 

Als sie Teile des Ganzen wurden, 

bekamen der Himmel das Licht,  

die Erde die Festigkeit,  

die Geister mystische Kräfte.  

 

Die Quellgründe wurden gefüllt,  

alle Lebewesen bekamen Lebenskraft –  

und die Herrscher Weisheit zum Regieren.   

 

Was wären auch der Himmel  

ohne Licht,  

die Erde ohne festen Boden,  

die Geister ohne Macht,  

die Lebewesen ohne Kraft  

und die Herrscher ohne Demut  

vor dem Höchsten?  

 

Das Niedrige ist die Wurzel  

des Edlen.  

 

 

 



 

 

 

Hohes kann sich nur auf  

Niedriges stützen.  

 

Große Herrscher machen sich                                 

dienend klein.  

 

Wirkliche Größe will nicht  

dauernd herausgestellt sein.  

 

Was willst du sein: ein kunstvoll 

geschliffenes Juwel oder ein Kieselstein 

in natürlicher Schönheit? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

40 

Alles entstand aus dem Nichts,  

aus der Leere –  

und diese Leere lebt und lebt.  

 

Den Weg gehen,  

heißt umkehren,  

und ohne Aufgeben  

kommt ihr nicht weiter. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



41 

Der Erleuchtete folgt dem Weg in Demut;  

dem halbwegs Erleuchteten fehlt noch die 

Durchhaltekraft.  
 

Der im Ungewissen Tappende  

verspottet den Weg –  

der Weg nimmt es hin,  

dass er nicht allen gleich wertvoll ist.  
 

Es hieß schon früher:  

Den Lichtweg finden viele dunkel,  

Erleuchtung halten sie für Spinnerei,  

den Ausgewogenen nennen sie schwankend,  

den in sich Ruhenden verwirrt,  

den Redlichen dumm,  

den Duldsamen unreif,  

den Gütigen gefährlich.  
 

Der Weg ist ein grenzenloser Bereich,  

ein Gefäß, das nie zu füllen ist,  

unhörbare Musik, ein zerfließendes  

Bild; er ist unbeschreibbar und 

unergründbar.  

Er allein formt  und vollendet. 

 



42 

Er kam aus dem Urgrund.  

Es wurden zwei,  

es wurden drei,  

und aus ihnen wurden  

alle und alles.  
 

Alles Geschaffene ist zugleich  

Yin und Yang und gehört  

zu einem Ganzen zusammen.  
 

Viele fürchten einsam, hilflos  

und unnütz zu werden –  

und sind mit dieser Angst  

in großer Gesellschaft.  
 

Manches wird durch  

Kleinermachen größer,  

manches wird beim  

Größermachen klein.  
 

Von alters her gilt  

und ist weiterzusagen:  

Die Gewalt behält nicht den Sieg. 

 

 



 

 

 

43 

Das Weiche bezwingt das Harte,  

das Flüssige dringt überall ein.  

 

Alles kommt, wie es kommen soll.  

  

Warum können so wenige  

wortlos unterweisen  

und tatenlos bewegen  

und wirken? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

44 

Was ist wichtiger:  

Ansehen bei anderen  

oder zu sich selbst finden?  

 

Was ist wertvoller:  

Besitz oder Selbstwert?  

Was ist schädlicher:  

Gewinn oder Verlust?  

 

Wer vieles liebt,  

muss viel abgeben,  

wer gern besitzt,  

muss viel entbehren.  

 

Nur der Zufriedene  

hat alles, was er braucht.  

Wer rechtzeitig halt macht,  

kann standfest werden  

und Gefahren überstehen. 

 

 



 

 

 

45 

Auch scheinbar Gelungenes  

hat Schwächen.  

 

Jeder Erfolg hat seinen Preis.  

 

Gerades wirkt zuweilen krumm,  

Vernunft wie Dummheit,  

Reden wie Stummbleiben.  

 

Bewegung hilft der Erstarrung;  

Ruhe schafft belebende Wärme.  

 

Alles lebt vom Wechsel  

der Bewegung und der Ruhe. 

 

 

 

 

 

 



 

 

46 

Wenn alle dem Weg folgen,  

herrscht Frieden.  

 

Streit kommt auf,  

wenn der Weg missachtet wird.  

 

Das Schlimmste ist Maßlosigkeit,  

das Scheußlichste: Habgier;  

das Erbärmlichste: Raffgier.  

 

Wer seine Gelüste beherrscht,  

besitzt alles Begehrenswerte.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

47 
Reisen hilft noch nicht,  

die Welt zu kennen.  

 

Fenster bringen noch keinen  

Durchblick  

und weite Wege  

führen eher fort vom Kern.  

 

Der Erleuchtete  

findet anders Zugang;  

er begreift von innen  

und findet sicher zur Mitte.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

48 

Wissensdurst entsteht durch Wissen.  

Auf dem Weg sind Wissen  

und Wollen nur hinderlich.  

 

Der Kreislauf des Lebens  

ist nicht auf uns angewiesen.  

Wir können ihn nur stören.  

 

Die Urkraft vollendet sich selbst. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

49 

Die Erleuchteten sind selbstlos;  

sie fühlen mit allen und sind  

zu Guten und Bösen gleich gütig.  

 

Auch den Unzuverlässigen  

schenken sie noch Vertrauen.  

 

Den Urkräften folgend,  

sind sie selbstlos und treu.  

 

Sie sehnen sich nach Stille,  

aber den Menschen zuliebe  

bleiben sie mit allen verbunden. 

  

Sie lieben wie Eltern  

und geben allen ein Beispiel. 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

50 

Der Tod ist das Ziel des Lebens.  

 

Alles und jeder muss sterben,  

und wer drauflos lebt, stirbt früh.  

 

Wer den Sinn seines Lebens  

gefunden hat,  

fürchtet nicht mehr  

den Tod seiner Hülle. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

51 

Der Weg ist ihre Heimat,  

die sie formt und erhält und vollendet.  

 

Alle sehen die Kraft, die hier wirkt;  

sie kommt vom Weg.  

 

Er ist der Ursprung,  

die Mitte, das Wachstum,  

der Schutz, der Mantel,  

der Tröster, der Wächter.  

 

Das ist das lernbare Ziel:  

Schaffen, aber nicht festhalten,  

Freiraum geben  

und ohne Zwang  

entwickeln lassen. 

 

 

 

 

 



52 

Seit Urbeginn hat alles seinen Anfang;  

alles hat seine Mutter.  

 

Wenn es seine Mutter erkennt,  

sieht sich  ihr Kind bestätigt  

und bekennt sich zu ihr.  

 

Dieses Bekennen ist keine Schwäche.  

  

Seid leise, schirmt euch ab,  

schützt euch,  

aber öffnet euch zugleich,  

seid offen für das Leben.  

 

Alles beginnt im Kleinen  

und im Wissen um die  

Kräfte des Weichen.  

 

Die klar Sehenden  

erkennen das Licht  

     und bewahren das Wesentliche. 

 

 



 

53 

Der Zugang zum Weg ist mir vertraut  

und doch fürchte ich mich immer,  

ihn zu verfehlen.  

 

Viele Menschen ziehen  

dem himmlischen Weg  

alle möglichen Nebenwege vor.  

 

Es ist eine verkehrte Welt,  

wo der Palast prunkt  

und das Land verkommt,  

wo die Bevorzugten  

mit Geld und Gut protzen,  

während das Volk darbt.  

 

Ausbeutung führt am Weg vorbei  

ins Verderben. 

 

 

 

 

 



 

54 

Fest Verwurzeltes  

hält Stürme aus  

und gut Verwahrtes  

bleibt lange erhalten –  

das sind auch Gründe,  

Überliefertes zu pflegen.  

 

Achte auf den Meister in dir,  

lass dich stärken von deiner  

inneren Kraft;  

sie wird weiterwirken –  

in deinem Haus,  

in deiner Umgebung,  

im Land.  

 

Die Wirkung muss spürbar sein –  

an dir,  

in deinem Bereich,  

im Land. 

 

 

 



 

55 

An innerlich Gefestigten prallt alles ab 

– wie an Kindern, die unbewusst  

gegen viele Gefahren geschützt sind.  

 

Die Kleinen sind weich und 

schmiegsam,  

aber sie packen schon zu;  

stundenlanges Schreien  

macht sie nicht heiser.  

 

Sie wissen noch nichts von  

Liebesfreuden,  

aber sie spielen schon  

in ahnungsloser Lust.  

 

Kinder sind noch im Einklang  

mit allen Geheimnissen des Lebens.  

 

Im Einklang sein, das                                         

ist die Verbindung zum Ewigen. 

 

 



 

 

 

Vom Ewigen wissen ist Erleuchtung.  

 

Wir nennen es Glück, wenn einer  

Lebenskraft nutzen kann,  

und Seelenstärke,  

wenn einer Haltung beweist.  

 

Meist werden uns unsere Stärken  

erst bewusst,  

wenn unsere Kraft schon abnimmt. 

 

Der Weg hat anderes mit uns vor.  

 

Ohne den Weg sind wir bald am Ende,  

aber eben nicht am Ziel. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

56 

Wissende reden nicht immerzu,  

Redselige wissen nicht viel.  

 

Versenke dich, schweige,  

lausche nach innen,  

mache dich klein,  

werde wieder Staub auf dem Weg.  

 

Wieder Einswerden –  

das ist keine Sache unseres Wollens,  

sondern des Geschehen-Lassens. 

  

Es geht nicht um uns,  

nur um den Weg. 

 

 

 

 

 

 



57 

Führung wird leichter mit Redlichkeit,  

durch maßvollen Machtgebrauch  

und durch Meditation.  
 

Erfahrung lehrt uns:  

Zu viele Gebote und Verbote  

schaden nur;  

mit zu viel Wohlstand  

werden auch nicht alle fertig.  
 

Die Menschen sind erfinderisch  

und kommen auf unmögliche Gedanken. 
  

Wie handelt ein Erleuchteter?  

Er versenkt sich in Stille –  

das Volk findet seine Art.  
 

Er schöpft Kraft aus dem Schweigen –  

das Volk findet seine Regeln.  
 

Er lauscht ins Ewige –  

das Volk findet zu sich selbst.  

Er nimmt sich selbst ganz zurück –  

das Volk wird von selber wieder 

schlicht. 

 



58 

Wer mit Umsicht führt,  

lässt gute Entwicklungen zu. 
  

Wer alles im Griff halten will,  

erreicht nichts Gutes.  
 

Glück wächst aus Unglück  

und das Unglück  

verbirgt sich wieder im Glück;  

der Wechsel kommt unvorhersehbar.  
 

Es gibt keine für alles richtige Haltung;  

oft wechselt alles ins Gegenteil –  

was heute gilt,  

wird morgen schon verworfen  

und keiner blickt durch.  
 

Der Erleuchtete ist gefestigt.  

Er verletzt nicht;  

er ist lauter und betrübt nicht;  

er ist gradlinig und drückt keinen nieder;  

er leuchtet von innen heraus,  

     aber er blendet nicht. 

 

 

 



 

 

59 

Übt euch früh in Dienen und 

Demut,  

wenn ihr einmal führen wollt.  

 

Führung kann man denen 

anvertrauen,  

die Demut und Dienen gelernt haben.  

 

Sie sind auf alles vorbereitet  

und sie kennen ihre Grenzen.  

 

Wer sich an die Urmutter hält,  

an die ewigen, erfühlbaren Kräfte,  

der vertieft seine Wurzeln und stärkt 

den Lebensstamm. 

  

Und er ist auf dem Weg. 

 

 

 

 



 

 

 

60 

Könige und Köche  

gehen den gleichen Weg.  

 

Werft alles Hindernde ab,  

bleibt fest und frei und –  

wie es Erleuchtete sind –  

mit allen und allem  

im Einklang.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



61 

Ein großes Reich  

ist wie ein weites Tal,  

wie ein Mutterschoß,  

der vielen Heimat ist.  
 

Im Schoß kommt zur Ruhe,  

wer sich aufnehmen lässt.  
 

Wenn ein großes Reich sich  

einem kleinen Reich öffnet,  

gewinnt es das kleine Reich.  
 

Auch das kleine Reich gewinnt,  

weil es Teil des großen Reichs wird.  
 

Lernt: Öffnen und Aufnehmen-Lassen  

sind keine Schwächen;  

beides kann für beide lohnend sein.  
 

Große und kleine Reiche wollen, dass 

ihre Menschen zufrieden zusammen 

leben.  
 

Beide Reiche gewinnen durch 

ausgewogenes Geben und Nehmen;                

das sollte gesichert sein. 

 



 

62 

Der Weg gehört allen.  

 

Er ist die Freude der Guten  

und die Zuflucht der Bösen.  

 

Schönredner haben es leicht  

bei Geschäften,  

aber nur Redlichkeit überzeugt.  

 

Wer zu Ehren kommt,  

soll demütig sein und sich versenken;  

der Weg führt ihn weiter. 

  

Seid langem gilt:  

Der Weg ist zu finden. 

  

Für alle, die ihn suchen,  

auch für Schuldbeladene ist es  

ein befreiender Heilsweg.  

 

 

 



 

63 

Wirke in Stille und Schweigen,  

lebe einfach,  

richte dich nicht nach anderen,  

antworte  

mit Zuneigung auf Zwietracht.  

 

Plane rechtzeitig und beginne alles  

mit kleinen Schritten,  

denn auch das Schwierigste  

fängt einfach an. 

 

Erleuchtete wollen nichts Großes,  

aber sie finden zur Ganzheit.  

 

Wer zu allem schnell ja sagt,  

ist nicht ernst zu nehmen  

und nur Leichtgewichte  

nehmen alles leicht.  

 

Erleuchtete machen es sich nicht leicht,  

sie kommen aber leicht ans Ziel. 

 

 



 

64 

Wer die Anzeichen von Gefahren 

erkennt,  

kann vorbeugen und bewahren.  

 

Wer Böses im Keim erstickt,  

begrenzt den Schaden.  

 

Wirke, bevor alles zu groß wird,  

ordne vor dem Versinken ins Chaos.  

 

Riesenbäume  

wuchsen aus winzigem Samen,  

aus Sandkörnern  

entstehen die höchsten Bauwerke.  

 

Auch die weiteste Reise  

beginnt mit einem Schritt.  

 

Der Erleuchtete kann nichts  verlieren,  

weil er nichts erreichen und behalten 

will.  

 



 

 

 

Viele zerstören beim Zupacken,  

weil sie nicht durchblicken.  

 

Das führt zum wahren Ziel:  

Nichts mehr wollen,  

nicht mehr wissen wollen  

und nicht mehr sein,  

den Sinn erkennen und  

nachfolgbar folgen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

65 

Erleuchtete,  

die vor uns den Weg fanden,  

wollten nicht, dass alle alles wissen.  

 

Wenn die Menschen vieles 

durchschauen,  

sind sie schwieriger zu leiten.  

 

Auf Klugheit allein kann man nicht 

bauen.  

 

Ein Führer muss kein Vordenker sein.  

 

Viele finden sie überholt,  

aber auf die früheren Werte  

ist immer noch Verlass.  

 

Der Einklang ist nur  

           rückwärts zu finden. 

 

 



 

 

 

66 

Nur weil sie sich niedriger betten,  

herrschen Seen und Flüsse,  

über Quellen und Bäche.  

 

Lernt vom Wasser:  

Wer führen will,  

muss dienen lernen –  

wie der Erleuchtete,  

der sich nie herausstellt,  

der keinem zur Last wird,  

den alle gern über  

oder unter sich haben. 

 

Er streitet nicht,  

und keiner macht ihm etwas streitig.  

 

 

 

 

 



67 

Niemand bezweifelt,  

dass mein Weg weiterführt,  

aber es ist der unübliche Weg.  

 

Wäre er üblich,  

wäre er nicht weiterführend.  

Ich will mich als gütig,  

besonnen und bescheiden erweisen,  

das ist mir das Wertvollste.  

  

Güte gibt mir Gelassenheit,  

Mäßigung macht mir das Abgeben      

leicht; Zurückhaltung finde ich  

mit Zutrauen belohnt.  

 

Üblicher ist es,  

dreist zu sein,  

verschwenderisch und anmaßend.  

Güte gewinnt immer,  

denn alle guten Mächte segnen sie.  

 

 

 



 

 

 

 

 

 

68 

Die besten Führer sind Friedensfreunde.  

Die besten Kämpfer bleiben kühl.  

 

Die besten Sieger triumphieren nicht.  

  

Die besten Führer leben nicht abgehoben.  

  

Die Verbindung von Führung und Frieden  

ist eine himmlische Arbeit,  

seit jeher das Höchste. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

69 

Beim Kampf, wenn er sein muss,  

ist der im Vorteil, der nicht angreift  

und sich zurückhält. 

  

Der Gegner muss deine                                  

Vorbereitung nicht sehen.  

Beginne jeden Kampf im Kopf.  

 

Es ist keine Schande,  

einen Kampf zu vermeiden,  

wohl aber,  

den Friedensgrundsatz aufzugeben.  

 

Wer todtraurig zurückschlägt,  

ist ein Held. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

70 

Meine Botschaft kann jeder 

verstehen  

und leicht beherzigen,  

und doch verstehen und beherzigen  

sie nur wenige.  

 

Ich bin nur ein Weitergebender  

und ich werbe nicht für mich.  

 

Weil dies nicht verstanden wird,  

werde ich nicht verstanden;  

wenige hören auf mich und gehen        

mit mir. 

 

Bedenkt:  

Die Erleuchteten können sich auch  

verhüllen  

und ihren Schatz für sich behalten.  

 

 



 

 

 

 

 

 

            71 

Achtet Menschen,  

die ihr Nichtwissen zugeben                                

und bedauert die,                                                         

die es für Wissen halten.  

 

Zu heilen ist nur,  

wer geheilt werden will.  

 

Erleuchtete entbehren nichts.  

 

In jedem Mangel sehen sie                                      

neue Möglichkeiten.  

 

 

 

 

 



 

 

 

 

72 

Alles Lebendige muss erkennen,  

dass es bedroht ist.  

 

Alle suchen und brauchen Zuflucht und 

Zufriedenheit. 

  

Erleuchtete kennen sich,  

nehmen sich aber nicht wichtig;  

sie bejahen sich,  

sind aber nicht selbstverliebt.  

 

Sie wägen ab, was sie tun und lassen.  

 

 

 

 

 

 

 



 

 

73 

Übermut hilft nie,  

doch Lebensmut brauchen alle;  

das Leben ist ohnehin lebensgefährlich. 

  

Warum ist manchmal alles gegen uns?  

Auch ein Erleuchteter rätselt.  

 

Er weiß aber:  

Der Weg setzt sich nicht gewaltsam durch;  

er ruft nicht, um gehört zu werden,  

er treibt nicht zusammen,  

aber er holt alles heim.  

 

Die ewigen Netze sind groß und weit,  

aber sie halten alle und alles.  

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

74 

Hat es Sinn, den Tod anzudrohen,  

wenn dies nicht mehr abschreckt?  

 

Verbrecher müssen mit Strafe rechnen,  

aber nicht jeder ist befugt zu strafen;  

dafür gibt es Richter und Vollstrecker. 

  

Wer eigenmächtig richtet, richtet sich.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

75 

Warum hungern die Massen?  

Weil die Mächtigen prassen,  

deshalb darbt das Volk.  

 

Den Menschen wird bald alles gleich sein,  

weil die Machthaber nur ihren Vorteil 

suchen. 

  

Wer ist höher zu achten:  

die das Leben  

rücksichtslos genießen oder  

die mit ihrem Leben zufrieden sein müssen?  

 

 

 

 

 

 

 



 

 

76 

Wir waren alle einmal weich                          

und schmiegsam;  

dann wurden wir härter und fest.  

 

Erst recht mit dem Tod werden wir so.  

  

Alles, was lebt und wächst,  

war einmal weich und biegsam  

und wurde und wird erst absterbend                     

spröde und starr.  

 

Alles Absterbende wird hart,  

und alles Leben-Bleibende bleibt biegsam.  

 

Wer sich auf Waffengewalt stützt,  

wird fallen,  

denn die Naturgesetze gelten überall.  

Nur was sich nicht verhärtet,  

kann leben. 

 

 



 

 

 

 

77 

Der Weg zum Licht verändert uns.  

 

Er gibt und nimmt,  

doch er vergrößert nicht wie wir  

den Mangel und vermehrt nicht  

den Überfluss.  

 

Unterwegs lernt ihr,  

Ballast abzuwerfen. 

 

Sucht nicht nur euren Vorteil  

und seid nicht stolz auf Erreichtes,  

nicht vor dem Ziel. 

 

 

 

 

 

 



 

78 

Was ist weicher und nachgiebiger  

als Wasser!  

 

Trotzdem wird es allem Hartem gefährlich.  

 

Wasser bleibt die zu bändigende Urgewalt.  

 

Nachgiebig Weiches überwindet das Harte.  

Wann wird dies endlich ernstgenommen?  

 

Macht groß,  

die sich für euch klein machen.  

 

Gebt Würden,  

die eure Bürden tragen –  

ist das Unsinn oder Sinn? 

 

 

 

 

 

 



 

 

79 

Versöhnung  

muss immer vollständig sein;  

es darf kein Rest  

von Zwietracht bleiben.  

 

Erleuchtete tragen Lasten  

und legen sie nicht  

auf andere Schultern.  

 

Wer dem Weg folgt,  

fordert nicht,  

sondern schenkt. 

 

Er wird nicht belohnt,  

aber sein Weg leuchtet. 

 

 

 

 

 

 



80 

Wünschenswert

ist ein überschaubares Reich  

mit nicht zu vielen Anvertrauten. 

Wenn die Leute erkennen,  

dass sie mehr haben als sie brauchen, 

dürfen sie anderen  

nichts fortnehmen wollen.  

Sie brauchen ausreichende Nahrung 

und Kleidung,  

ein gesichertes Leben  

und gute Umgangsregeln. 

Lasst sie zum einfachen Leben 

zurückfinden und es bejahen.  

Auch die es fortzog,  

wollen zum Vertrauten zurückkehren 

und in der Heimat sterben. 



 

 

81 

Wahre Worte sind nicht immer schön.  

Schöne Worte sind selten wahr.  

 

Viele Tüchtige sind keine guten Redner  

und nicht alle Wortgewandten  

sind auch tüchtig.  

 

Nicht alle Kundigen sind gebildet  

und die Gebildeten  

sind nicht alle kundig.  

 

Erleuchtete sind bescheiden;  

sie geben an andere weiter  

und werden abgebend reich.  

 

Der Weg ist offen für alle.  

Folgt ihm,  

verliert alle Angst —  

es ist der Weg des Friedens. 
 

 

 



Vergleichende Zusammenstellung einiger LAOTSE-Übertra-

gungen. Der 16. Spruch  gilt als Schlüssel für das 

Gesamtverständnis der Weisheitssammlung. Die 

Übersetzungen sind durchweg länger als der 

chinesische Text. Beispiele von:  

1. Victor von Strauß (1870)

2. Alexander  Ular (1911)

3. Richard Wilhelm (1921)

4. Arthur Waley (1934)

5. Erwin Rousselle (1944/1950)

6. Lin Yutang / dt. von

Gerolf Coudenhove (1948/1955)

7. Günther Debon (1961)

8. Rudolf Backofen (1970)

9. Gia-Fu Feng  / Jane English (1972)

10. Paul J. Lin (1977)

11. Jan Ulenbrook (1980)

12. Ernst Schwarz (1980)

13. Tsutomu Itoh (1981)

14. Hans Knospe / Odette Brändli (1985)

15. Hans-Georg Möller (1995)

16. Helmut W. Brinks (1999, 2009, 2013)



Fassung einer wörtlichen Übersetzung  

(von Jan Ulenbrook):  

treibe/leersein/zum äußersten/bewahre/stille/ uner-

schütterlich./abertausend/geschöpfe/ringsum/ sich 

entfalten /ich/so/schaue/wiederkehr/alsdann/geschöpfe/ 

zahlreich./alle/wieder/heimkehren/ihrer/wurzel:/heim-

kehr/wurzek/nenntman/stille,/das/ist/ rückkehr/ 

bestimmung;/rückkehr/bestimmung/nennt man/ 

beständige,/wissen/beständiges/nennt man/ erleuch-

tung./nicht/wissen/beständiges,/unüberlegt/schafft/ungl

ück./wissen/beständiges/duldsamkeit,/duldsamkeit/über

dies/redlichkeit,/redlichkeit/überdies/edelsinn,/edelsinn/

überdies/himmlisches,/himmlisches/überdies/weg,/weg/

überdies/dauer./ untergehendes/selbst/nicht/gefährden. 

1.Wer der Entäußerung Gipfel erreicht hat, bewahrt uner-

schütterliche Ruhe. Alle Wesen miteinander treten hervor,

und ich sehe sie wieder zurückgehen. Wenn die Wesen sich

entwickelt haben, kehrt jedes zurück in seinen Ursprung.

Zurückgekehrt in den Ursprung, heißt Zurückkehren zur

Bestimmung. Zurückkehren zur Bestimmung heißt: Ewig-

sein. Das Ewige erkennen, heißt: Erleuchtetsein. Das Ewige

nicht erkennen, macht verderbt und unglücklich. Wer das

Ewige erkennt, ist umfassend – umfassend daher gerecht,

gerecht, daher königlich, königlich, daher himmlisch,

himmlisch, daher in Tao, in Tao, daher fortdauernd. Er büßt

den Körper ein ohne Gefahr.

( Nr. 2 fehlt)  



3.Wenn wir die äußerste Selbstenteignung erreicht, die Stil le 
unerschütterlich bewahren, so mögen alle Wesen zugleich 
sich regen: wir schauen zu, wir sie wiederkehren. Der 
Wesen zahllose Menge entwickelt sich, doch jedes wendet 
sich zurück zu seiner Wurzel. Zurückgewandt sein zu 
Wurzel: das ist Stille. Stil le: das ist Rückkehr zur Bestim-

mung. Rückkehr zur Bestimmung: das ist Ewigkeit. Die 
Ewigkeit erkennen: das ist Weisheit. Wer die Ewigkeit n icht 
erkennt, der handelt blindlings und unheilvoll. Erkenntnis der 
Ewigkeit bringt Duldsamkeit. Duldsamkeit bringt Edelsinn. 
Edelsinn bringt Herrschaft. Herrschaft bringt himmlisches 
Wesen. Himmlisches Wesen bringet den SINN. Der SINN 
bringet Dauer. Ist das Ich nicht mehr, so gibt es keine 
Gefahren.

4.Push far enough towards the Void, Hold fast enough to 
Quietness, and of the ten thousand things none but can be 
worked on by you. I have beheld them, wither they go 
back ... See, all things howsoewer they flourish Return to the 
root from which they grew. This return to the root is 
called Quietness; Quietness is called submission to Fate; 
What has submitted to Fate has become part of the 
always-so. To know the always-so is to be illumined; Not to 
know it, means to go blindly to disaster. He who knows the 
always -so has room in him for everything is without 
prejudice. To be without prejudice is to be kingly; To be 
kingly is to be of heaven; To be of heaven is to be in Tao. 
Tao is forever and he that possesses it, Though his 
body ceases, is not destroyed.

5.Erreicht man der  Leerheit First, Bewahrt man der Stille 
Stete. Träten auch sämtliche Wesen zugleich heran, Ich 
sehe an ihnen nur ihre Wiederkehr. Von der Wesen all in 
ihrer Wucherung Kehret ein jegliches wieder zu seiner 
Wurzel an.–  Einkehr zur Wurzel meint Stil le, Stille meint 
Rückwendung zur Bestimmung, Rückwendung zur Bes tim-



mung meint Ewigkeit, Erkenntnis der Ewigkeit macht 

weitsinnig.– Weitsinnigkeit führt zu Gerechtigkeit, Gerech-

tigkeit führt zu Herrschaft, Herrschaft führt zum Himmel, Der 

Himmel führt zur Führerin der Alls. Die Führerin führt in die 

Ewigkeit. Selbst beim Untergang des Leibes ist man dann 

nicht gefährdet.  

6. Erreiche die äußerste Passivität; Halte fest an der

Grundlage der Ruhe. Die zehntausend Dinge nehmen

Gestalt an und steigen zur Tätigkeit auf, Ich aber sehe zu,

wie sie zur Ruhe zurückkehren. Wie Pflanzen, die üppig

sprießen, Aber zur Wurzel (Erdreich) zurückkehren, der sie

entsprossen sind. Zur Wurzel zurückkehren, ist Stille, Es

heißt zum eigenem Schicksal zurückkehren. Zum eigenen

Schicksal zurückkehren heißt, das ewige Gesetz  finden.

Das ewige Gesetz erkennen ist Erleuchtung. Und das ewige

Gesetz nicht erkennen heißt Unheil herbe irufen. Wer das

ewige Gesetz erkennt, ist duldsam; Da er duldsam ist, ist er

unparteiisch; Da er unparteiisch ist, ist er könig lich; Da er

königlich ist, ist er im Einklang mit Natur; Da er im Einklang

mit der Natur ist, ist er im Einklang mit dem Tao; Da er im

Einklang mit dem Tao ist, ist er ewig, Und sein ganzes

Leben ist von Unheil bewahrt.

7. Erreichend den First des Leeren,  Bewahrend die Stil le,

die Stete – Zusammen wirken die zehntausend Wesen: So

kann Ich betrachten ihr Wiederkehren. Denn blühn die

Wesen üppig-bunt, Kehrt jedes heim zu seinem Wurzel-

grund. Heimkehren zum Wurzelgrund heißt: Stille finden.

Und dieses nennt man: sich zum Schicksal kehren.   Sich

zum Schicksal kehren heißt: ewig sein. Das Ewige kennen

heißt: erleuchtet sein. Wer nicht das Ewige kennt, Schafft

sinnlos Unheil; Wer das Ewige kennt, ist duldsam. Duldsam

ist aber: unbefangen; Unbefangen ist aber: allumfassend;

Allumfassend ist aber: himmlisch; himmlisch ist aber: der



Weg; Der mit dem weg aber dauert. Sinkt hin sein Leib, ist 

er ohne Gefahr. 

8. Wunschloses Aufwärtsstreben gibt Herzensstille. Und

kämen auf einen Wunschlosen auch alle Wesen zu, – er

bleibe still, ihr Kommen und Gehen schauend. Denn alles

Lebendige ist dem Wechsel unterworfen: Es entfaltet sich –

und kehret zum Urgrund zurück. Zurückkehren zum Urgrund,

das heißt: stille werden,  das heißt: heimkehren. Heimkehr

ist: Rückkehr ins Unvergängliche. Wer dies erkennt, ist

weise; wer es nicht erkennt, stiftet Unheil. Wer von der

Unvergänglichkeit ergriffen wird, der wird weitherzig. Der

Weitherzige ist duldsam, Der Duldsame ist edel. Der Edle

erfüllt die ewigen Ordnungen. Und wer diese erfüllt, der

gleicht dem Unergründlichen, und ist, wie dieses,

unvergänglich. Keinerlei Schicksal trifft ihn mehr.

9. Empty yourself of everything. Let the mind rest at peace.

The ten thousand things rise and fall while the Self watches

their return. The grow and flourish and then return to the

source. Returning to the source is stillness, which is the way

of nature. The way of nature is unchanging. Knowing con-

stancy is insight. Not knowing constancy leads to disaster.

Knowing constancy, the mind is open. With an open mind,

you will be openhearted. Being openhearted, you will act

royally. Being royally, you will attain the divine. Being

divine, you will be at one with the Tao. Being at one with the

Tao is eternal. And though the body dies, the Tao will never

pass away.

10. Attain the ultimate emptiness; maintain the absolute

tranquility. All things rise together. And I observe their

return … The multitude of all things return each to their

origin. To return to the origin means repose; It means return

to their destiny. To return to their destiny means eternity; To

know eternity means enlightenment. Not knowing eternity is



to do evil things blindly. To know eternity means having 

capacity. Capacity leads to justice. Justice leads to 

kingship. Kingship leads to Heaven. Heaven leads to Tao. 

Tao is everlasting. Thus the entire life will be without 

danger.  

11. Treibe dein Leersein  bis zum Äußersten und bewahre

die Stil le unerschütterlich: Die abertausend Geschöpfe

ringsum entfalten sich, und ich schaue also ihre Wiederkehr

– Alsdann kehren die Geschöpfe, die zahlreichen, alle wie-

der heim zu ihrer Wurzel: Die Heimkehr zur Wurzel aber

nennt man Stille, das ist die Rückkehr der Bestimmung; die

Rückkehr der Bestimmung nennt man das Beständige, das

Wissen vom Beständigen nennt man Erleuchtung. Das

Nichtwissen vom Beständigen ist Duldsamkeit, Duldsamkeit

ist überdies Redlichkeit, Redlichkeit ist überdies Edelsinn,

Edelsinn ist überdies Himmlisches, Himmlisches ist überdies

der rechte Weg, der rechte Weg ist überdies Dauer. Ein

untergehendes Selbst ist nicht zu gefährden.

12. erreiche den gipfel der leere bewahre die fülle der ruhe

und alle dinge werden gedeihen so kann ich ihre rückkehr

erschauen von allen dingen in ihrer vielfalt findet ein jedes

zurück zur wurzel wurzelwiederfinden heißt stille – was

nennen mag: rückkehr zum wesen rückkehr zum wesen heißt

ewigdauern ewigdauerdes kennen heißt klarheit wer

ewigdauerndes nicht kennt wirkt blindlings zum unheil wer

ewigdauerndes kennt, umfasst alles wer alles umfasst,

gehört allen wer allen gehört, ist königl ich königliches

gleicht dem himmel der himmel gleicht dem Dau das Dau

gleicht der ewigkeit wer dauert im Dau taucht in die tiefe

gefahrlos.

13. Wenn man seine Begierden gänzlich entfernt hat, Wird

man sein Gemüt in vollkommener Ruhe halten. Denn, wie

ich betrachte, alle Wesen in voller Tätigkeit Kehren doch zu



ihrem Ursprung zurück. Jedes Wesen wächst üppig -bunt 

Und kehrt doch zur Wurzel zurück. Zur Wurzel zurückkehren 

heißt: die Stil le finden. Die Stille zu finden heißt: der 

himmlischen Vorsehung gehorchen. Der h immlischen Vor-

sehung zu gehorchen heißt: das Er leuchtetsein. Wer den 

ewigen Weg nicht erkennt, Der stiftet durch Unsinnigkeiten 

das Unheil. Den ewigen Weg zu erkennen bedeutet: alles 

umfassen. Alles zu umfassen bedeutet: die Uneigen-

nützigkeit. Die Uneigennützigkeit bedeutet: alle Wesen 

lebendig machen. Alle Wesen lebendig zu machen bedeutet: 

das Gebot des Himmels. Das Gebot des Himmels ist das 

Tao, Und das Tao währt ewig.  

14. Ich tue mein Äußerstes, um leer zu werden, und

versenke mich tief in die Stille. Die zehntausend Wesen

kommen und gehen, wenn dein Selbst darauf achtet. Sie

wachsen und blühen und kehren zu ihrem Ursprung zurück.

Zum Ursprung zurückkehren heißt: in die Stil le gehen. In die

Stille gehen heißt: zu seiner Bestimmung zurückkehren. Zu

seiner Bestimmung zurückkehren heißt: das Ewige erken-

nen. Das Ewige erkennen heißt: erleuchtet sein. Weh dem,

der mit Absicht handelt, ohne das Ewige zu erkennen! Doch

wer das Ewige erkennt und danach handelt, dessen Tun

führt zur Gerechtigkeit, Gerechtigkei t führt zu einem

königlichen Wesen, das königliche Wesen zum Himmel, der

Himmel zum Weg, der Weg zur Ewigkeit. Auch wenn der

Körper stirbt – der Weg währt ewig.

15. Die Leere erreichen – das ist das Äußerste. Die Stille

bewahren – das ist die Kontrolle. Die zehntausend Dinge

geschehen eines mit dem andern: so schau ich darauf,

wohin sie sich wenden. Die Dinge der Welt bestehen in

Vielfalt; sie alle kehren sich wieder ihrer Wurzel zu. - Das

nennt man „Stille“. „Stille“ – so heißt die Rückkehr zu der

Bestimmung.  Die Rückkehr zu der Bestimmung – das ist die

Stetigkeit. Die Kenntnis der Stetigkeit – das ist die Klarheit.



Die Unkenntnis der Stetigkeit – das ist der Irrtum. Der Irrtum 

schafft Unheil. Die Kenntnis der Stetigkeit ist In -sich-

Aufnehmen. In-sich-Aufnehmen ist Herrschaft. Herrschaft ist 

Königtum. Königtum ist Himmelsmacht. Himmelsmacht ist 

das Dao. Das Dao ist die Unbeschadetheit von der 

Vergänglichkeit des Leibes. 

16. Vollkommen leer sollen wir werden und zur Ruhe

kommen. Sieh, wohin alles Lebende geht: es kehrt wieder

um. Ewigen Gesetzen folgend geht alles heim zum

Ursprung, zur Heimat der Stille. Erleuchtete wissen, dass

wir in die Ewigkeit zurück gehen. Wer vom Ewigen nichts

wissen will, schließt sich selbst aus. Wer vom Ewigen weiß,

wird langmütig, lauter und gütig und handelt im Einklang mit

dem Ewigen und dem Weg. Der Weg ist die Ewigkeit.

Sterben ist nicht das Ende.




