Uralt und neu

LAOTSES TAO TE KING

Vom Weg und fiir unterwegs

Ins 21. Jahrhundert iibertragen:
© Helmut W. Brinks

goettingerverlag



Lesen lohnt. Etwas vorab.

Laotse, den ,alten Meister vom Berge“, nennen wir nach
2.600 Jahren den neben Konfuzius bedeutendsten und
einflussreichsten chinesischen Philosophen.

Wir haben, das ist in Chinas Geschichte ungew6hnlich,
keine Beweise dafir, dass es ihn tUberhaupt gab. Sein Name
lasst sich auf Deutsch unterschiedlich schreiben; Chinesen
verstehen unsere Aussprache seines Namens aber nie.

Laotse wird die Spruch-Sammlung ,Tao te king“ zugeschrie-
ben, die um 300 v. Chr. in einer dauerhafteren Form
entstand — aus Texten, die mindestens zwei oder drei
Jahrhunderte alter waren.

Die einundachtzig Uuberlieferten Spriche wurden das
klassische Buch des Taoismus; das taoistische Menschen-
bild wird in thnen mit seinen Haupteigenschaften begrindet:

(Scheinbares) Nichthandeln,
Verinnerlichung,
Bescheidenheit und
Einfachheit.

Vorbild ist der vollendete Mensch, der Weise, der
Erleuchtete.

Bertolt Brecht hat eine einfuhlsame Fassung der ,Legende
uber die Entstehung des Buches Tao te king“ geschrieben.
Ich empfehle, sie zu lesen (- notfalls Gber google).

Einige Forscher ratseln, ob einzelne Worte von Abschreibern
verfremdet oder erganzt worden sind.



Die Spriche wurden Uber Jahrhunderte mundlich weiter-
gesagt und verbreitet; sie missen sehr merkfahig gewesen
sein. Heutige Leser staunen, wie aktuell vieles klingt — und
an welche Satze aus anderen Kultur-Uberlieferungen uns
manches erinnert.

Die alten Texte sind von Ubersetzern bedroht, die in ihnen
mehr und oft anderes hineinlegen. Das Dunkle in manchen
Worten und Wortbildern macht es Deutern leicht, ihre
eigenen Gedanken einzubringen und einen neuen Sinn darin
zu entdecken.

Lange Zeit waren die Spriche in Stelen eingeschnitzt. Die
Lesekundigen, die den Vorbeigehenden die Spriiche zugeru-
fen haben, brauchten keine Erklarungen mitzugeben. Hat
das die Menschen armer gemacht?

Weil mich viele Versuche unter den inzwischen Uber hundert
deutschen Fassungen enttauschten (vergleichen Sie selbst!
— einige Beispiele fur die unterschiedlichen Ubertragungen
eines Spruchs finden Sie am Schluss dieses Buches),
bemuhte ich mich lange, dem Urtext, der Philosophie und
dem religibsen Empfinden des alten Ostens naher zu
kommen und die Spriche merkbar und verstehbar zu
Ubertragen.

Bei manchen Worten ist eine Fehldeutung nicht vermeidbar,
auch weil einige Satze in den Sprichen wie nicht sinnvoll
zugeordnet wirken. Das ist denkbar, weil Zusammen-
flugungen der lange auch auf Bambus-Sticken zusammen-
geknoteten Spriche einige Male notig waren. Sie standen
wahrscheinlich einst in einem grof3eren Textzusammenhang.
Vieles spricht auch dafir, dass einige in einer anderer
Reihenfolge standen; die Urfassung war nicht von Eins bis
Einundachtzig nummeriert.



Ich habe es erlebt: Das Studium der altchinesischen
Sprache, fir das Lebensjahrzehnte aufzubringen sind, bringt
Ubertragungswillige nicht weit genug.

Es ist leicht zu erkennen, dass sich fast alle Ubersetzer
nach wenig ergiebigen eigenen Versuchen an die seit
langem anerkannten Grundubersetzungen ins Englische und
Franzdsische halten, teilweise auch an die altesten deut-
schen. Die sind in jahrzehntelanger Arbeit von in China
lebenden Sprachliebhabern geschaffen worden, die erkannt
haben, dass dieses Tao te Kking ein unschatzbares
Kulturerbe ist — und vielleicht mehr.

Diese Ubersetzungen liefern den Kern, bestenfalls fordern
sie eine Roh-Ubersetzung — und dann fangt die Arbeit des
Ubertragens von Worten, Begriffen und Bildern erst an,
allerdings auch die Versuchung, jeden Satz zu kommen-
tieren und vermutete Zusammenhange aufzuzeigen.

Manchem Gedicht oder Lied, mancher Erzahlung und man-
cher Ubersetzung ist es anzuspiren, dass etwas aus dem
dunklen Land herubergeholt wird, das wir alle nur in win-
zigen Einblicken aus unseren Traumen kennen. Die hierin
schlummernden Geheimnisse wollen nicht entschleiert
werden.

Meine Arbeit am Text dauerte uUber finfzehn Jahre und ich
halte es fur madglich, dass ich noch nicht am Ende bin.
Chinesische Weise fragen mich, ob ich diese Zeitspanne
schon fur erwdhnenswert halte.

Die Weisheitsspriuche sind in lange zurtckliegenden Jahr-
hunderten entstanden; sie haben sich dem Menschen-leben
anpassen mussen und wurden in einer vermeindlichen
,Uberlebensstrategie“ von den Menschen lebbar gemacht.



Unsere Lebensformen haben sich veréndert; und obwohl
sich uns so viele Ratgeber, Mahner und Beeinflusser
aufdrangen, entdecken wir wieder den Wert dieser ostasia-
tischen Weisheiten, indem wir das uns Wichtige in ihnen
suchen oder finden wollen. Womoéglich bedeuten uns die
Worte im Abstand einiger Lebensjahre anderes oder sie
erschlieen sich uns neu. Die alten Meister lassen das
lachelnd geschehen. Sie geben nur weiter.

In China und in angrenzenden L&ndern ist aus diesen
wenigen Satzen heraus der heute immer noch maéachtige
Taoismus entstanden; in einer Verbindung mit uraltem
Geisterglauben ist er eine immer noch gelebte und den
Menschen Halt gebende Religion geworden.

Seit Uber zweieinhalbtausend Jahren erreichen es die
einundachtzig Spruche ,ohne Anstrengung®“, dass Menschen
sich noch lange nach dem Lesen und Ho6ren mit ihnen
beschéaftigen und in ihnen nachwirken.

Sie koénnen anregen, Uber Lebensfragen nachzudenken,
etwa hiertber: Woher kommen wir? Warum leben wir? Wohin
gehen wir? Und gab es fir uns einen Lebensentwurf schon
Im Mutterleib — und wenn, was machten wir oder unsere
Lebensumstande aus ihm, nicht nur au3erlich?

Folgen wir mit unserem Fuhlen und Handeln einem (dem)
Lebensplan? Erkennen wir ihn? Sind wir noch in der Spur
oder haben wir uns verlaufen? Dieses Lesen lohnt.

(Vor Uberraschungen wird gewarnt.)

Helmut W. Brinks



Der Weg ist kein zeigbarer Weg,

das Ewige ist nicht beschreibbar.

Lange vor der Erschaffung
von allem und allen

ruhte der Ursprung

im Dunkel des Urgrunds.

Das Geheimnis erschliefdt sich
in unendlicher Geduld;
blofle Wissbegier

dringt nur bis zum Rand.

Mitte und Rand sind ein Ganzes,
und dies ist ein Urgeheimnis:

Schon im Urgrund war Ganzheit.



Nichts ist von Dauer:

Freude wechselt mit Trauer.
Zum Leben gehoren

Bauen und Zerstdren.

Irgendwann wandelt sich

Leere in Fiille,

Volles in Nichts.

Das Schwere wird leicht,

das Lange kurz,
das Hohe niedrig.

Schall wird zum Hall

und aus Fortschritt

wird Riickschritt.



Wer den Sinn begreift,
sucht die Stille, die Leere.

Wortloses Weitersagen,
geschehen lassen,

helfen, ohne zu halten,
ohne Gegendienst dienen,

von Fertigem trennen.

Wer alles loslisst,

dem wird nichts genommen.



Es ist nicht gerecht,

nur die Besten zu loben.

Nihrt keine unsinnige Hoffnung

und weckt keine Wiinsche.

Und jeder muss nicht zeigen,

was er hat und kann.

Es fithrt nicht weiter,

alles weiterzusagen.

Verhindert, dass einzelne

alle Vorteile haben.

Wichtig wire,

die Herzen leer zu halten,

dem Leib das Notigste zu geben,
einige zu dimpfen,

andere zu ermutigen —

und warten zu lernen.

Das ist das Wichtigste.



4

Der Weg ist leer;

er beschenkt uns mit Leere.

Unergriindbar

wie die alles erschaffende Urkraft
lisst er uns Ruhe finden,

befreit aus Zwingen

und nimmt uns ganz auf.

Das tief verborgene,
kostbare Geheimnis

war schon, ehe alles wurde.



Himmel und Erde schauen uns nur zu.

Fiir sie sind alle Lebewesen Spielfiguren.

Auch der Erleuchtete erkennt:
Wir alle sind nur Spielfiguren.

W as ihr fiir Leere haltet,

ist voller Leben

und bringt stindig Neues hervor.

Viele Worte richten wenig aus;

es gilt, die Mitte zu wahren.



Urmutter,

dunkles Tor

zwischen Himmel und Erde
und zwischen den Zeiten -
seit jeher und fiir immer

wirkst du durch alles hindurch,

ewiger Geist aus dem Urgrund.



Unverginglich
sind Himmel und Erde,
weil sie sich nicht selbst

erhalten wollen.

Wer hinten bleibt, steht -

anders gesehen - vorn.

Erleuchtete wissen es.

Nur losgeldst
werden wir eins

mit allem und allen.



Nichts ist wertvoller als Wasser.

Unerschopflich fordert es alles Leben,

sogar, was wir fiir unwert halten.

Es dient mehr als es beherrscht,

auch deshalb ist es uns kostbar.
Unser Weg gleicht dem Wasser.

Bleibt bodennah,

sucht Wege nach innen,
seid giitig und lauter,
fordert das Gute,

seid verlisslich und

entscheidet euch zeitig.



Durch Ubertreibung

zerstoren wir alles.

Nichts lidsst sich gleichzeitig

bewegen und halten.

W as niitzt uns Besitz,

der dauernd bewacht werden muss?

Oben zu sein,

hat manchen Nachteil.

Das fithrt zum Licht:
Das Seine tun und

sich selbst zuriicknehmen.



I0

[Lass das Licht in dir leuchten

und binde dich ein in das Ganze.
Sammle dich,
werde weich,

erlebe wieder wie ein Kind.

Sei offen fiir inneres Schauen

und fiir Liuterung.

Wirke so mit,
dass allem und allen Zeit bleibt.

Zeuge und gebire zugleich.
Wirf ab, was nicht klar und einfach ist.

Férdere, bringe voran,
strebe nicht nach Besitz

und Anerkennung.

Und sei kein Vormund,

wenn du fithren darfst, unterwegs.



II

In der von vielen Speichen

gehaltenen Nabe des Rads
ist die offene Mitte
das Zentrum der Kraft.

Bei jedem Gefif}
ist das Mafl der Leere
auch das Mafl der Fiille.

Die ausgesparten Fenster und Tliiren

bringen Licht und Leben in das Haus.

Leere bringt Nutzen;
in der Fiilllmoglichkeit
liegt der Wert.



12

Vertraute Farben iibersehn wir leicht,

fiir gewohnte Toéne sind wir taub;

tigliche Wiirze schmeckt bald schal.

Kein Herz hilt stete Hetze aus.

Immer reicher werden macht nicht reich.

Weisheit erweist sich in dem,
was wir loslassen

und was wir uns bewahren.



13

W ieso und warum? — fragen wir,

wenn wir reich beschenkt
und wenn wir plétzlich arm werden;

beides trifft uns sehr tief.

Unser ruheloses Ich
macht uns immer wieder

ungliicklich und unfrei.

Frei wird nur,

wer sein Ich besiegt.

Wir sollten uns und andere
nur Menschen anvertrauen,
die uns so wichtig nehmen

wie sich selbst.



14

Unterwegs

wirst du nichts sehen
und nichts hoéren,
nichts greifen

und nichts fassen kénnen.

Nichts Vertrautes
wird dir Halt geben.
Du wirst nie wissen,
wo du bist

und welcher Richtung du folgst.

Vertraue:
Der Weg
fihrt sich zum Uranfang,

zur Ganzheit zuriick.



15

Die alten Meister

waren den Urgeheimnissen nahe.
Sie schauten tief

und waren von sich selbst geldst.
Sie traten nicht selbstbewusst auf,
sie blieben bescheiden wie Giste
und waren behutsam wie Leute,

die iiber diinnes Eis gehen.

Sie waren schlicht und leer,

lichtvoll und geheimnisvoll zugleich.

Versuche wie sie im Dunkel zu ruhen,
in Schweigen zu sinken

und alle Kraft daraus zu ziehen.

Wer zum Weg fand,
sucht keine Fiille mehr,

nur noch Leere.

Vollendung baut auf

Unvollkommenheit auf.



16

Vollkommen leer

sollen wir werden
und zur Ruhe kommen.

Sieh, wohin alles Lebende geht:

es kehrt wieder um.

Ewigen Gesetzen folgend
geht alles heim zum Ursprung,
zur Heimat der Stille.

Erleuchtete wissen,
dass wir in die Ewigkeit zuriickgehen.
Wer vom Ewigen nichts wissen will,

schliefdt sich selber aus.

Wer vom Ewigen weil},

wird langmiitig,

lauter und giitig

und handelt im Einklang

mit dem Ewigen und dem Weg.

Der Weg ist die Ewigkeit.
Sterben ist nicht das Ende.



17
Die Groflen kennt man zu wenig.

Einige glaubt man zu kennen
und liebt sie,
andere fiirchtet man nur,

tiber andere lacht man.

Groflen Worten misstraut man
und vertraut denen,

die sich das Vertrauen verdienten.
Gut, wenn alle sagen kénnen:

Wir haben es gemeinsam geschafft.



18

Einige Heuchler sprechen grof3
von Pflicht und Durchblick und Erfolg.

Die ewigen Werte gelten ihnen nichts;

sie haben sich eigene Werte erfunden.

Wenn alle zerstritten sind,
wird oft Gemeinsinn befohlen.
Wenn es drunter und driiber geht,

preisen sich viele als Retter an.



19
Wollt ihr, dass es allen besser geht?

Dann treibt einigen ihre Scheinheiligkeit

aus - und ihr Pochen auf Wissen.

Auf ihre Fiirsorge und auf ihr
Sendungsbewusstsein kénnt ihr verzichten.
Die Menschen miissen wieder lernen,

einander zu achten.

Jagt die Schaumeier
und die Geschiftemacher fort -
dann vertreibt ihr zugleich

alle anderen Halunken.

Verlasst euch nicht auf Versprechungen.

Werdet wieder einfach und natitirlich.

Und fallt nicht auf Klugscheifler rein.



20

Gliick und Schmerz sind sich so nah;

wenig trennt Gewissheit von Zweifel.

Ich leide an dem, was allen Angst macht:

mein Alleinsein hat mich einsam gemacht.

Wihrend alle ihr Leben genieflen,
kauere ich still,
wie auf Botschaften wartend, schlaff,

nirgendwohin gehérend.

Die anderen haben alles.

Ich bin fiir sie ein Zuriickgebliebener,
lebensfremd, dumm.

Haben sie recht? Sehen sie klarer?

Bin ich allein vernebelt?

Andere kriegen ihre Antworten,
ich warte lebenslang,

ziellos wie Wogen und Wind.

Nur die Urmutter-Brust

kann mich stillen.



21
Es ist wichtig,

dem Weg vertrauend zu folgen,
so unbegreiflich er uns auch bleibt,

so unerforschbar und verborgen.

Und doch ist spiirbar alle Kraft in ihm,
die Urkraft,

die immer noch waltet,

die uns das Entstehen deutet

und das Werden,

die Kraft, die

hinter allem stand und steht.

Woher ich das weifd?
Von ihr.



22

Krankes wird wieder heil,

Gebeugtes wird aufgerichtet,
Leere gefiillt,

Abfall wird wieder brauchbar,
Uberfluss wird den Mangel ausgleichen.

Uralte Weisheit bleibt giiltig:
Das Unvollkommene wird vollendet,

alles wird wieder ganz.

Der Erleuchtete lebt in der Ganzheit;

er stellt sich nicht heraus,

aber er leuchtet als Vorbild.

Er muss sich nie verteidigen;

er behilt ohnehin recht.

Nichts hilt er fiir sein Verdienst;
er wirkt in der Stille.

Alle achten ihn,

aber er nimmt sich nicht wichtig.

Weil er nie streitet,

wird ihm nichts streitig gemacht.



23
Haben wir die Sprache,

um unaufhérlich zu reden?
Jeder Landregen hort einmal auf,
und selbst der Wirbelsturm

tost nur fiir Stunden.

In der Natur gilt ein Zeitmaf}

fiir alles und alle.

Wer seinen Tageslauf
in den Weg einbezieht,

wird eins mit dem Weg.

Wer sich an das Gute hilt,
wird eins mit dem Guten.
Wer nichts mehr achtet,

wird eins mit dem Untergang.

Der Weg will mit uns eins werden.
Das Gute sucht uns,

aber das tun auch die dunkeln Krifte.
Ohne Vertrauen gibt es keinen Halt.



24
Zu grofle Schritte machen miide;

wippende Ungeduld wirft der Wind um.
Wer sich fiir ein Licht hilt,

wird nie erleuchtet;

wer mit sich zufrieden ist,

lebt weit vom Ziel.

Selbstbewunderung macht keinen grof};

auch Wichtigtuer stehen nur im Weg.

Eitelkeit und Besserwissen hindern

dich und die anderen.

Mach dich unterwegs davon frei.



25
Vor allen Zeiten und Dingen

kamst du aus dem noch
Ungeordneten,

aus der Stille und der
Einsamkeit des Alls -
allein gleichbleibend,

stetig im Kreislauf,

Urmutter, Namenlose -

ich nenne dich WEG.

Soll ich mehr sagen, sage ich nur:
Gewaltig. Gewaltig verstrémst
und entziehst du dich;

gewaltig kommst du wieder.

Gewaltig sind der Weg,
der Himmel, die Erde,
gewaltig ist unser Kénig -
ja, es gibt vier Gewalten,

und eine davon ist der Kénig.



Der Mensch richtet sich nach der Erde,
die Erde nach dem Himmel,

der Himmel nach dem Weg,

nur der Weg folgt sich selbst.




26
Mt der Zeit wird alles leichter.

Ruhe {iberwindet den Lirm.
Erleuchtete lenkt nichts vom Ziel ab,
keine Erschwernis, keine

Versuchung.

Wer seine Mdglichkeiten nur
fiir sich selbst nutzt,
missbraucht seine Macht

und wird sie bald verlieren.



27
Rechte Wegbenutzer schaden keinem Weg.
Redliche Redner iiberreden nicht.

Ehrliche Rechner rechnen iiberpriifbar,

wachsame Wichter brauchen keine Riegel,

geschickt Gebundenes hilt ohne Band.

Erleuchtete sorgen sich um alle Menschen

und geben keinen auf.

Sie sorgen fiir alles

und geben nichts auf.

Das ist Handeln im Licht.

Wir miissen uns gegenseitig helfen;
wer weiter ist,

helfe dem Anfinger,
und auch die Helfer brauchen Hilfe.



28

In uns ist Minnliches und Weibliches

vereint, das soll so sein.

Die der Natur und der Urkraft

nicht entfremdet sind,

kénnen ihr Leben neu beginnen.

Zeigt Wiirde,

erkennt eure Unwiirdigkeit,

lasst euch von der Urkraft erneuern.
Lebt im Licht und bewahrt auch

das Dunkle;

folgt dem Plan der Natur

und der Urkraft

und findet zum Ganzen zuriick.

Alle kénnen helfen

und alles kann niitzen.

Die Erleuchteten leben vor,
wie wir uns helfen kénnen.
Wir haben nicht erschépfte
Moéglichkeiten.



29
Nicht alles

ist mit Gewalt zu erreichen.
Macht ist kurzlebig;
sie zerbricht, wenn man sie

unbedingt behalten will.

Alle sind anders:

die einen suchen zielstrebig ihren Weg,
viele laufen nur nach,

manche schwimmen gegen den Strom,
andere lassen sich treiben;

manche schépfen neue Kraft,

andere werden mutlos;

einige zerstdren, was andere

aufgebaut haben.

Erleuchtete handeln ausgewogen

und finden immer ihr Maf3.



30
Wenn du dem Weg folgst

und auf Michtige Einfluss hast:
Bring sie dazu,

auf Waffengewalt zu verzichten.

Kampfgliick ist wechselhaft.
Auf Schlachtfeldern
wichst lange kein Korn

und Siegesruhm macht nicht satt.

Erleuchtete
missbrauchen ihre Macht nicht,
sie suchen gewaltfreie Lésungen;

von Kriegsruhm halten sie nichts.

Erfolg macht sie nicht mafllos,
sie denken weiter —

es geht immer auf und ab.

Wer grofd werden will,

kommt vom Weg ab.

Wer den Weg verliert,

ist verloren.



31
W affen bringen nur Unheil;

macht sie entbehrlich.

Der Weg duldet keine Waffen.

Erleuchtete wollen nicht kimpfen.

Sie wehren sich in hochster Gefahr,
aber sie sehnen sich nach Frieden und

Ruhe; Siege sind ihnen nichts wert.

Siegessiichtige gehen iiber Leichen.

Mordgierige muss man bindigen.

Es bringt uns weiter,

Frieden zu stiften und zeitig zu erkennen,
was Unfrieden schafft.

Bedenkt: alle Siegesfeiern

sind Trauerfeiern fiir die Besiegten,

und letztlich zdhlen die Opfer.



32
Der ewige Weg hat keinen Namen.

braucht keinen Namen

und keinen Ruhm

und nichts hat Macht iiber ihn.

Wenn die Michtigen ihm folgen wiirden,

stiinden ihnen alle Tiiren offen.

IThr Wirken wiirde gesegnet sein

und die Menschen wiirden ihnen folgen.

Es ist dumm, dem Weg Namen zu geben;
besinnt euch, hért auf damit,

ihr gefdhrdet nur alles.

Wenn ihr den Weg verstehen wollt,
folgt einem Fluss

von der Quelle zum Meer.



33
Wer die Menschen kennt, ist klug.

Erleuchtete kennen sich selbst.

Uber andere zu herrschen,
stellt man sich leicht vor;

vielen fillt das Unterordnen schwer.

Beharrliche kommen zum Ziel,

aber nur Zufriedene sind gliicklich.

Wer sich nicht selbst
fremd wurde, bleibt.

Und wer auf die Ewigkeit zugeht,
vergeht nicht.



34

Der grofe Weg,

der alle und alles erhilt
und keinen zuriickweist,
verstréomt sich

verschwenderisch iiberallhin.

Er wirkt alle Wunder,

aber er will nicht gerithmt werden.
Wir verdanken ihm alles,

aber er hilt uns das nicht vor.

Er fordert nichts fiir sich
und macht sich nicht grofi.

Alles und alle

kommen irgendwann zu ihm zuriick,

aber er nutzt das nicht aus.

Er wirkt wunderbar

und gibt immer nur ab.

Er ist das vollendete Grofie.



35
Wer auf dem Weg bleibt,
verliert alle Angst

und bleibt eins mit dem Weg

und seinem Frieden.

Gasthiuser locken die Leute

mit Musik und Bratenduft.

Der Weg lockt uns nicht;
seine Botschaft ist still.

Aber wenn du ihr folgst,
hast du alles.



36
Ihr braucht Untergebene?
Schenkt lieber Freiheit.

Versucht euch im Foérdern,

statt die Leute auszunehmen.
Geben bringt viel mehr als Nehmen.

Erleuchtete sehen, auf was es

ankommt und halten sich daran:
Das Weiche besiegt das Harte.
Fische sind nur sicher auf dem Grund.

Nicht alle miissen alles wissen.



37
Der Weg bleibt ohne Tun,

und doch bleibt nichts ungetan.

Wenn alle dem Weg folgen,

wird alles weiterkommen.

Das einzig Echte und Ewige

wird allen genug sein.

Wer nichts mehr will,
findet in der Stille

Zugang zum Ganzen.



38
Wer anstindig denkt,

hat keine Hintergedanken -

sonst wire er nicht anstindig.

Verantwortliches Denken

nimmt sich mehr Zeit.

Niedriges Denken handelt oft

zu schnell.

Nichstenliebe braucht Taten;

auch Gerechtigkeitsdenken
will handeln.

Moralische Haltung verlangt

Entscheidungen.

Sie muss das Wohl aller
im Blick haben.



Auch wenn der Weg nicht
dein Weg ist,
kannst du

verantwortungsvoll denken.

Oder liegt dir
die Nichstenliebe mehr?

Wie steht es um deinen Gerechtigkeitssinn?

Wenn du auch zum Letzten
nein sagst:
Kannst du ohne

eine moralische Grundhaltung
leben?



39
Als sie Teile des Ganzen wurden,

bekamen der Himmel das Licht,
die Erde die Festigkeit,
die Geister mystische Krifte.

Die Quellgriinde wurden gefiillt,
alle Lebewesen bekamen Lebenskraft -

und die Herrscher Weisheit zum Regieren.

Was wiren auch der Himmel
ohne Licht,

die Erde ohne festen Boden,
die Geister ohne Macht,

die Lebewesen ohne Kraft

und die Herrscher ohne Demut

vor dem Ho6chsten?

Das Niedrige ist die Wurzel
des Edlen.



Hohes kann sich nur auf

Niedriges stiitzen.

Grofle Herrscher machen sich

dienend klein.

Wirkliche Grofle will nicht

dauernd herausgestellt sein.

W as willst du sein: ein kunstvoll
geschliffenes Juwel oder ein Kieselstein

in natiirlicher Schénheit?



40

Alles entstand aus dem Nichts,

aus der Leere -
und diese Leere lebt und lebt.

Den Weg gehen,
heifdt umkehren,
und ohne Aufgeben

kommt ihr nicht weiter.



41
Der Erleuchtete folgt dem Weg in Demut;

dem halbwegs Erleuchteten fehlt noch die
Durchhaltekraft.

Der im Ungewissen Tappende
verspottet den Weg -
der Weg nimmt es hin,

dass er nicht allen gleich wertvoll ist.

Es hiefd schon friiher:

Den Lichtweg finden viele dunkel,
Erleuchtung halten sie fiir Spinnerei,

den Ausgewogenen nennen sie schwankend,
den in sich Ruhenden verwirrt,

den Redlichen dumm,

den Duldsamen unreif,

den Giitigen gefihrlich.

Der Weg ist ein grenzenloser Bereich,
ein Gefif}, das nie zu fiillen ist,
unhoérbare Musik, ein zerflieflendes
Bild; er ist unbeschreibbar und
unergriindbar.

Er allein formt und vollendet.



42

Er kam aus dem Urgrund.

Es wurden zwei,
es wurden drei,
und aus ihnen wurden

alle und alles.

Alles Geschaffene ist zugleich
Yin und Yang und gehort

zUu einem Ganzen zusammen.

Viele fiirchten einsam, hilflos
und unniitz zu werden -
und sind mit dieser Angst

in grofler Gesellschaft.
Manches wird durch

Kleinermachen gréfier,
manches wird beim

Groflermachen klein.

Von alters her gilt

und ist weiterzusagen:

Die Gewalt behilt nicht den Sieg.



43
Das Weiche bezwingt das Harte,

das Fliissige dringt iiberall ein.
Alles kommt, wie es kommen soll.

Warum kénnen so wenige
wortlos unterweisen
und tatenlos bewegen

und wirken?



44
W as ist wichtiger:

Ansehen bei anderen

oder zu sich selbst finden?

W as ist wertvoller:
Besitz oder Selbstwert?
W as ist schidlicher:

Gewinn oder Verlust?

Wer vieles liebt,

muss viel abgeben,
wer gern besitzt,

muss viel entbehren.

Nur der Zufriedene

hat alles, was er braucht.
Wer rechtzeitig halt macht,
kann standfest werden

und Gefahren iiberstehen.



45
Auch scheinbar Gelungenes
hat Schwichen.

Jeder Erfolg hat seinen Preis.

Gerades wirkt zuweilen krumm,
Vernunft wie Dummbheit,

Reden wie Stummbleiben.

Bewegung hilft der Erstarrung;
Ruhe schafft belebende Wirme.

Alles lebt vom Wechsel
der Bewegung und der Ruhe.



46
Wenn alle dem Weg folgen,

herrscht Frieden.

Streit kommt auf,

wenn der Weg missachtet wird.

Das Schlimmste ist Mafllosigkeit,
das Scheuflichste: Habgier;
das Erbidrmlichste: Raffgier.

Wer seine Geliiste beherrscht,

besitzt alles Begehrenswerte.



47
Reisen hilft noch nicht,

die Welt zu kennen.

Fenster bringen noch keinen
Durchblick
und weite Wege

fiithren eher fort vom Kern.

Der Erleuchtete
findet anders Zugang;
er begreift von innen

und findet sicher zur Mitte.



48
W issensdurst entsteht durch Wissen.

Auf dem Weg sind Wissen
und Wollen nur hinderlich.

Der Kreislauf des Lebens

ist nicht auf uns angewiesen.

Wir kénnen ihn nur stdéren.

Die Urkraft vollendet sich selbst.



49
Die Erleuchteten sind selbstlos;

sie fiithlen mit allen und sind

zu Guten und Bosen gleich giitig.

Auch den Unzuverlissigen

schenken sie noch Vertrauen.

Den Urkriften folgend,

sind sie selbstlos und treu.

Sie sehnen sich nach Stille,
aber den Menschen zuliebe

bleiben sie mit allen verbunden.

Sie lieben wie Eltern

und geben allen ein Beispiel.



50
Der Tod ist das Ziel des Lebens.

Alles und jeder muss sterben,

und wer drauflos lebt, stirbt friih.

Wer den Sinn seines Lebens
gefunden hat,

fiirchtet nicht mehr

den Tod seiner Hiille.



SI
Der Weg ist ihre Heimat,

die sie formt und erhilt und vollendet.

Alle sehen die Kraft, die hier wirkt;

sie kommt vom Weg.

Er ist der Ursprung,

die Mitte, das Wachstum,
der Schutz, der Mantel,
der Troster, der Wichter.

Das ist das lernbare Ziel:
Schaffen, aber nicht festhalten,
Freiraum geben

und ohne Zwang

entwickeln lassen.



52
Seit Urbeginn hat alles seinen Anfang;

alles hat seine Mutter.

Wenn es seine Mutter erkennt,
sieht sich ihr Kind bestitigt

und bekennt sich zu ihr.
Dieses Bekennen ist keine Schwiche.

Seid leise, schirmt euch ab,
schiitzt euch,

aber 6ffnet euch zugleich,
seid offen fiir das Leben.

Alles beginnt im Kleinen

und im Wissen um die

Krifte des Weichen.

Die klar Sehenden

erkennen das Licht

und bewahren das Wesentliche.



53
Der Zugang zum Weg ist mir vertraut

und doch fiirchte ich mich immer,

ihn zu verfehlen.

Viele Menschen ziehen
dem himmlischen Weg

alle méglichen Nebenwege vor.

Es ist eine verkehrte Welt,
wo der Palast prunkt

und das Land verkommt,
wo die Bevorzugten

mit Geld und Gut protzen,
wihrend das Volk darbt.

Ausbeutung fithrt am Weg vorbei

ins Verderben.



54
Fest Verwurzeltes

hilt Stiirme aus
und gut Verwahrtes
bleibt lange erhalten -

das sind auch Griinde,

Uberliefertes zu pflegen.

Achte auf den Meister in dir,
lass dich stirken von deiner
inneren Kraft;

sie wird weiterwirken -

in deinem Haus,

in deiner Umgebung,

im Land.

Die Wirkung muss spiirbar sein —
an dir,
in deinem Bereich,

im Land.



55
An innerlich Gefestigten prallt alles ab

— wie an Kindern, die unbewusst

gegen viele Gefahren geschiitzt sind.

Die Kleinen sind weich und
schmiegsam,

aber sie packen schon zu;
stundenlanges Schreien

macht sie nicht heiser.

Sie wissen noch nichts von
Liebesfreuden,
aber sie spielen schon

in ahnungsloser Lust.

Kinder sind noch im Einklang

mit allen Geheimnissen des Lebens.

Im Einklang sein, das

ist die Verbindung zum Ewigen.



Vom Ewigen wissen ist Erleuchtung.

Wir nennen es Gliick, wenn einer
Lebenskraft nutzen kann,
und Seelenstirke,

wenn einer Haltung beweist.

Meist werden uns unsere Stirken
erst bewusst,

wenn unsere Kraft schon abnimmt.

Der Weg hat anderes mit uns vor.

Ohne den Weg sind wir bald am Ende,

aber eben nicht am Ziel.



56
W issende reden nicht immerzu,

Redselige wissen nicht viel.

Versenke dich, schweige,
lausche nach innen,

mache dich klein,
werde wieder Staub auf dem Weg.

Wieder Einswerden -
das ist keine Sache unseres Wollens,

sondern des Geschehen-Lassens.

Es geht nicht um uns,

nur um den Weg.



57
Fithrung wird leichter mit Redlichkeit,

durch maflvollen Machtgebrauch
und durch Meditation.

Erfahrung lehrt uns:

Zu viele Gebote und Verbote
schaden nur;

mit zu viel Wohlstand

werden auch nicht alle fertig.

Die Menschen sind erfinderisch

und kommen auf unmdgliche Gedanken.

Wie handelt ein Erleuchteter?

Er versenkt sich in Stille -

das Volk findet seine Art.

Er schopft Kraft aus dem Schweigen -
das Volk findet seine Regeln.

Er lauscht ins Ewige -
das Volk findet zu sich selbst.
Er nimmt sich selbst ganz zuriick -

das Volk wird von selber wieder

schlicht.



58
Wer mit Umsicht fiihrt,

lisst gute Entwicklungen zu.

Wer alles im Griff halten will,

erreicht nichts Gutes.

Gliick wichst aus Ungliick
und das Ungliick
verbirgt sich wieder im Gliick;

der Wechsel kommt unvorhersehbar.

Es gibt keine fiir alles richtige Haltung;
oft wechselt alles ins Gegenteil -
was heute gilt,

wird morgen schon verworfen

und keiner blickt durch.

Der Erleuchtete ist gefestigt.

Er verletzt nicht;

er ist lauter und betriibt nicht;

er ist gradlinig und driickt keinen nieder;
er leuchtet von innen heraus,

aber er blendet nicht.



59
Ubt euch frith in Dienen und

Demut,

wenn ihr einmal fiihren wollt.

Fihrung kann man denen
anvertrauen,

die Demut und Dienen gelernt haben.

Sie sind auf alles vorbereitet

und sie kennen ihre Grenzen.

Wer sich an die Urmutter hilt,
an die ewigen, erfithlbaren Krifte,
der vertieft seine Wurzeln und stirkt

den Lebensstamm.

Und er ist auf dem Weg.



60

Kénige und Kéche
gehen den gleichen Weg.

Werft alles Hindernde ab,
bleibt fest und frei und -
wie es Erleuchtete sind -
mit allen und allem

im Einklang.



61
Ein grofles Reich

ist wie ein weites Tal,
wie ein Mutterschof},

der vielen Heimat ist.

Im Schoff kommt zur Ruhe,

wer sich aufnehmen lisst.

Wenn ein grofles Reich sich
einem kleinen Reich 6ffnet,

gewinnt es das kleine Reich.

Auch das kleine Reich gewinnt,

weil es Teil des groflen Reichs wird.

Lernt: Offnen und Aufnehmen-Lassen
sind keine Schwichen;

beides kann fiir beide lohnend sein.

Grofle und kleine Reiche wollen, dass
ihre Menschen zufrieden zusammen

leben.

Beide Reiche gewinnen durch
ausgewogenes Geben und Nehmen;

das sollte gesichert sein.



62
Der Weg gehort allen.

Er ist die Freude der Guten
und die Zuflucht der Bésen.

Schonredner haben es leicht
bei Geschiften,
aber nur Redlichkeit iiberzeugt.

Wer zu Ehren kommt,
soll demiitig sein und sich versenken;

der Weg fithrt ihn weiter.

Seid langem gilt:
Der Weg ist zu finden.

Fiir alle, die ihn suchen,
auch fiir Schuldbeladene ist es

ein befreiender Heilsweg.



63

Wirke in Stille und Schweigen,
lebe einfach,

richte dich nicht nach anderen,
antworte

mit Zuneigung auf Zwietracht.

Plane rechtzeitig und beginne alles
mit kleinen Schritten,
denn auch das Schwierigste

fingt einfach an.

Erleuchtete wollen nichts Grofles,

aber sie finden zur Ganzheit.

Wer zu allem schnell ja sagt,
ist nicht ernst zu nehmen
und nur Leichtgewichte

nehmen alles leicht.

Erleuchtete machen es sich nicht leicht,

sie kommen aber leicht ans Ziel.



64
Wer die Anzeichen von Gefahren

erkennt,

kann vorbeugen und bewahren.

Wer Boses im Keim erstickt,

begrenzt den Schaden.

Wirke, bevor alles zu grofd wird,

ordne vor dem Versinken ins Chaos.

Riesenbiume
wuchsen aus winzigem Samen,
aus Sandkdrnern

entstehen die hochsten Bauwerke.

Auch die weiteste Reise

beginnt mit einem Schritt.

Der Erleuchtete kann nichts verlieren,
weil er nichts erreichen und behalten

will.



Viele zerstéren beim Zupacken,

weil sie nicht durchblicken.

Das fithrt zum wahren Ziel:
Nichts mehr wollen,

nicht mehr wissen wollen
und nicht mehr sein,

den Sinn erkennen und

nachfolgbar folgen.



65
Erleuchtete,

die vor uns den Weg fanden,

wollten nicht, dass alle alles wissen.

Wenn die Menschen vieles
durchschauen,

sind sie schwieriger zu leiten.

Auf Klugheit allein kann man nicht

bauen.

Ein Fiihrer muss kein Vordenker sein.
Viele finden sie iiberholt,

aber auf die fritheren Werte

ist immer noch Verlass.

Der Einklang ist nur

riickwirts zu finden.



66

Nur weil sie sich niedriger betten,

herrschen Seen und Fliisse,

iiber Quellen und Biche.

Lernt vom Wasser:

Wer fithren will,

muss dienen lernen -

wie der Erleuchtete,

der sich nie herausstellt,
der keinem zur Last wird,
den alle gern iiber

oder unter sich haben.

Er streitet nicht,

und keiner macht ihm etwas streitig.



67
Niemand bezweifelt,

dass mein Weg weiterfiihrt,

aber es ist der uniibliche Weg.

Wire er iiblich,

wire er nicht weiterfithrend.

Ich will mich als giitig,

besonnen und bescheiden erweisen,

das ist mir das Wertvollste.

Giite gibt mir Gelassenheit,
Mifligung macht mir das Abgeben
leicht; Zuriickhaltung finde ich

mit Zutrauen belohnt.

Ublicher ist es,

dreist zu sein,

verschwenderisch und anmaflend.
Giite gewinnt immer,

denn alle guten Michte segnen sie.



68

Die besten Fithrer sind Friedensfreunde.

Die besten Kimpfer bleiben kiihl.

Die besten Sieger triumphieren nicht.

Die besten Fiihrer leben nicht abgehoben.
Die Verbindung von Fithrung und Frieden

ist eine himmlische Arbeit,

seit jeher das Hochste.



69
Beim Kampf, wenn er sein muss,

ist der im Vorteil, der nicht angreift

und sich zuriickhilt.

Der Gegner muss deine
Vorbereitung nicht sehen.

Beginne jeden Kampf im Kopf.

Es ist keine Schande,
einen Kampf zu vermeiden,
wohl aber,

den Friedensgrundsatz aufzugeben.

Wer todtraurig zuriickschligt,
ist ein Held.



70

Meine Botschaft kann jeder
verstehen

und leicht beherzigen,

und doch verstehen und beherzigen

sie nur Wenige.

Ich bin nur ein Weitergebender

und ich werbe nicht fiir mich.

Weil dies nicht verstanden wird,
werde ich nicht verstanden;
wenige horen auf mich und gehen

mit mir.

Bedenkt:
Die Erleuchteten kénnen sich auch

verhiillen

und ihren Schatz fiir sich behalten.



71
Achtet Menschen,

die ihr Nichtwissen zugeben
und bedauert die,

die es fiir Wissen halten.

Zu heilen ist nur,

wer geheilt werden will.
Erleuchtete entbehren nichts.

In jedem Mangel sehen sie

neue Méglichkeiten.



72
Alles Lebendige muss erkennen,

dass es bedroht ist.

Alle suchen und brauchen Zuflucht und
Zufriedenheit.

Erleuchtete kennen sich,
nehmen sich aber nicht wichtig;
sie bejahen sich,

sind aber nicht selbstverliebt.

Sie wigen ab, was sie tun und lassen.



73
Ubermut hilft nie,

doch Lebensmut brauchen alle;

das Leben ist ohnehin lebensgefihrlich.

Warum ist manchmal alles gegen uns?

Auch ein Erleuchteter ritselt.

Er weifl aber:

Der Weg setzt sich nicht gewaltsam durch;
er ruft nicht, um gehdrt zu werden,

er treibt nicht zusammen,

aber er holt alles heim.

Die ewigen Netze sind grofd und weit,

aber sie halten alle und alles.



74
Hat es Sinn, den Tod anzudrohen,

wenn dies nicht mehr abschreckt?
Verbrecher miissen mit Strafe rechnen,
aber nicht jeder ist befugt zu strafen;

dafiir gibt es Richter und Vollstrecker.

Wer eigenmichtig richtet, richtet sich.



75
W arum hungern die Massen?

Weil die Michtigen prassen,
deshalb darbt das Volk.

Den Menschen wird bald alles gleich sein,
weil die Machthaber nur ihren Vorteil

suchen.

Wer ist hoher zu achten:
die das Leben
riicksichtslos genieflen oder

die mit ihrem Leben zufrieden sein miissen?



76
W ir waren alle einmal weich

und schmiegsam;

dann wurden wir hirter und fest.
Erst recht mit dem Tod werden wir so.

Alles, was lebt und wichst,
war einmal weich und biegsam
und wurde und wird erst absterbend

sprode und starr.

Alles Absterbende wird hart,
und alles Leben-Bleibende bleibt biegsam.

Wer sich auf Waffengewalt stiitzt,
wird fallen,

denn die Naturgesetze gelten iiberall.
Nur was sich nicht verhirtet,

kann leben.



77
Der Weg zum Licht verindert uns.

Er gibt und nimmt,
doch er vergréflert nicht wie wir

den Mangel und vermehrt nicht

den Uberfluss.

Unterwegs lernt ihr,

Ballast abzuwerfen.

Sucht nicht nur euren Vorteil
und seid nicht stolz auf Erreichtes,

nicht vor dem Ziel.



78
W as ist weicher und nachgiebiger

als Wasser!
Trotzdem wird es allem Hartem gefdhrlich.
Wasser bleibt die zu bindigende Urgewalt.

Nachgiebig Weiches iiberwindet das Harte.

Wann wird dies endlich ernstgenommen?

Macht grof},

die sich fiir euch klein machen.

Gebt Wiirden,

die eure Biirden tragen -

ist das Unsinn oder Sinn?



79
Verséhnung

muss immer vollstindig sein;
es darf kein Rest

von Zwietracht bleiben.

Erleuchtete tragen Lasten
und legen sie nicht

auf andere Schultern.

Wer dem Weg folgt,
fordert nicht,

sondern schenkt.

Er wird nicht belohnt,

aber sein Weg leuchtet.



8o

W iinschenswert

ist ein iiberschaubares Reich

mit nicht zu vielen Anvertrauten.

Wenn die Leute erkennen,
dass sie mehr haben als sie brauchen,
diirfen sie anderen

nichts fortnehmen wollen.

Sie brauchen ausreichende Nahrung
und Kleidung,
ein gesichertes Leben

und gute Umgangsregeln.

[LLasst sie zum einfachen Leben

zuriickfinden und es bejahen.

Auch die es fortzog,
wollen zum Vertrauten zuriickkehren

und in der Heimat sterben.



81

W ahre Worte sind nicht immer schén.

Schéne Worte sind selten wahr.

Viele Tiichtige sind keine guten Redner
und nicht alle Wortgewandten
sind auch tiichtig.

Nicht alle Kundigen sind gebildet
und die Gebildeten

sind nicht alle kundig.

Erleuchtete sind bescheiden;
sie geben an andere weiter

und werden abgebend reich.

Der Weg ist offen fiir alle.
Folgt ihm,

verliert alle Angst —

es ist der Weg des Friedens.



Vergleichende Zusammenstellung einiger LAOTSE-Ubertra-
gungen. Der 16. Spruch gilt als Schllissel fur das
Gesamtverstandnis der Weisheitssammlung. Die

Ubersetzungen sind durchweg langer als der
chinesische Text. Beispiele von:

o o1 A W DN P

. Victor von Strauf’ (1870)

. Alexander Ular (1911)

. Richard Wilhelm (1921)

. Arthur Waley (1934)

. Erwin Rousselle (1944/1950)
. Lin Yutang / dt. von

Gerolf Coudenhove (1948/1955)

7. Gunther Debon (1961)

. Rudolf Backofen (1970)

9. Gia-Fu Feng / Jane English (1972)

10.
11.
12.
13.
14.
15.
16.

Paul J. Lin (1977)

Jan Ulenbrook (1980)

Ernst Schwarz (1980)

Tsutomu Itoh (1981)

Hans Knospe / Odette Brandli (1985)
Hans-Georg Mdller (1995)

Helmut W. Brinks (1999, 2009, 2013)



Fassung einer wortlichen Ubersetzung
(von Jan Ulenbrook):

treibe/leersein/zum aullersten/bewahre/stille/ uner-
schutterlich./abertausend/geschépfe/ringsum/ sich
entfalten /ich/so/schaue/wiederkehr/alsdann/geschdpfe/
zahlreich./alle/wieder/heimkehren/ihrer/wurzel:/heim-
kehr/wurzek/nenntman/stille,/das/ist/rickkehr/
bestimmung;/rickkehr/bestimmung/nennt man/
bestandige,/wissen/bestandiges/nennt man/ erleuch-
tung./nicht/wissen/bestandiges,/untberlegt/schafft/ungl
tuck./wissen/bestandiges/duldsamkeit,/duldsamkeit/tber
dies/redlichkeit,/redlichkeit/tGberdies/edelsinn,/edelsinn/
tuberdies/himmlisches,/himmlisches/iberdies/weg,/weg/
tuberdies/dauer./ untergehendes/selbst/nicht/gefahrden.

1.Wer der Entaufllerung Gipfel erreicht hat, bewahrt uner-
schitterliche Ruhe. Alle Wesen miteinander treten hervor,
und ich sehe sie wieder zurtiickgehen. Wenn die Wesen sich
entwickelt haben, kehrt jedes zurick in seinen Ursprung.
Zuruckgekehrt in den Ursprung, heil3t Zurickkehren zur
Bestimmung. Zuruckkehren zur Bestimmung heil3t: Ewig-
sein. Das Ewige erkennen, heil3t: Erleuchtetsein. Das Ewige
nicht erkennen, macht verderbt und unglicklich. Wer das
Ewige erkennt, ist umfassend — umfassend daher gerecht,
gerecht, daher koniglich, koniglich, daher himmlisch,
himmlisch, daher in Tao, in Tao, daher fortdauernd. Er b3t
den Kdrper ein ohne Gefahr.

( Nr. 2 fehlt)



3.Wenn wir die aullerste Selbstenteignung erreicht, die Stille
unerschutterlich bewahren, so moégen alle Wesen zugleich
sich regen: wir schauen zu, wir sie wiederkehren. Der
Wesen zahllose Menge entwickelt sich, doch jedes wendet
sich zurick zu seiner Wurzel. Zurickgewandt sein zu
Wurzel: das ist Stille. Stille: das ist Riuckkehr zur Bestim-
mung. Ruckkehr zur Bestimmung: das ist Ewigkeit. Die
Ewigkeit erkennen: das ist Weisheit. Wer die Ewigkeit nicht
erkennt, der handelt blindlings und unheilvoll. Erkenntnis der
Ewigkeit bringt Duldsamkeit. Duldsamkeit bringt Edelsinn.
Edelsinn bringt Herrschaft. Herrschaft bringt himmlisches
Wesen. Himmlisches Wesen bringet den SINN. Der SINN
bringet Dauer. Ist das Ich nicht mehr, so gibt es keine
Gefahren.

4.Push far enough towards the Void, Hold fast enough to
Quietness, and of the ten thousand things none but can be
worked on by you. | have beheld them, wither they go
back... See, all things howsoewer they flourish Return to the
rootfrom which they grew. This return to the root is
called Quietness; Quietness is called submission to Fate;
What has submitted to Fate has become part of the
always-so. To know the always-so is to be illumined; Not to
know it, meansto go blindly to disaster. He who knows the
always-so hasroom in him for everything is without
prejudice. To be without prejudice is to be kingly; To be
kingly is to be of heaven; To be of heaven is to be in Tao.
Tao is forever and he that possesses it, Though his
body ceases, is notdestroyed.

5.Erreicht man der Leerheit First, Bewahrt man der Stille
Stete. Traten auch samtliche Wesen zugleich heran, Ich
sehe an ithnen nur ihre Wiederkehr. Von der Wesen all in
ihrer Wucherung Kehret ein jegliches wieder zu seiner
Wurzel an.— Einkehr zur Wurzel meint Stille, Stille meint
Ruckwendung zur Bestimmung, Riuckwendung zur Bestim-



mung meint Ewigkeit, Erkenntnis der Ewigkeit macht
weitsinnig.— Weitsinnigkeit fuhrt zu Gerechtigkeit, Gerech-
tigkeit fihrt zu Herrschaft, Herrschaft fihrt zum Himmel, Der
Himmel fahrt zur Fihrerin der Alls. Die Fuhrerin fuhrt in die
Ewigkeit. Selbst beim Untergang des Leibes ist man dann
nicht gefahrdet.

6. Erreiche die aullerste Passivitat; Halte fest an der
Grundlage der Ruhe. Die zehntausend Dinge nehmen
Gestalt an und steigen zur Tatigkeit auf, Ich aber sehe zu,
wie sie zur Ruhe zurickkehren. Wie Pflanzen, die Uuppig
sprielen, Aber zur Wurzel (Erdreich) zurickkehren, der sie
entsprossen sind. Zur Wurzel zuruckkehren, ist Stille, Es
heilst zum eigenem Schicksal zurtickkehren. Zum eigenen
Schicksal zurickkehren heil3t, das ewige Gesetz finden.
Das ewige Gesetz erkennen ist Erleuchtung. Und das ewige
Gesetz nicht erkennen heil3t Unheil herbeirufen. Wer das
ewige Gesetz erkennt, ist duldsam; Da er duldsam ist, ist er
unparteiisch; Da er unparteiisch ist, ist er koniglich; Da er
koniglich ist, ist er im Einklang mit Natur; Da er im Einklang
mit der Natur ist, ist er im Einklang mit dem Tao; Da er im
Einklang mit dem Tao ist, ist er ewig, Und sein ganzes
Leben ist von Unheil bewahrt.

7. Erreichend den First des Leeren, Bewahrend die Stille,
die Stete — Zusammen wirken die zehntausend Wesen: So
kann Ich betrachten ihr Wiederkehren. Denn blihn die
Wesen uppig-bunt, Kehrt jedes heim zu seinem Wurzel-
grund. Heimkehren zum Wurzelgrund heif3t: Stille finden.
Und dieses nennt man: sich zum Schicksal kehren. Sich
zum Schicksal kehren heil3t: ewig sein. Das Ewige kennen
heil3t: erleuchtet sein. Wer nicht das Ewige kennt, Schafft
sinnlos Unheil; Wer das Ewige kennt, ist duldsam. Duldsam
ist aber: unbefangen; Unbefangen ist aber: allumfassend;
Allumfassend ist aber: himmlisch; himmlisch ist aber: der



Weg; Der mit dem weg aber dauert. Sinkt hin sein Leib, ist
er ohne Gefahr.

8. Wunschloses Aufwartsstreben gibt Herzensstille. Und
kdmen auf einen Wunschlosen auch alle Wesen zu, — er
bleibe still, ihr Kommen und Gehen schauend. Denn alles
Lebendige ist dem Wechsel unterworfen: Es entfaltet sich —
und kehret zum Urgrund zurtck. Zurtiickkehren zum Urgrund,
das heil3t: stille werden, das heil3t: heimkehren. Heimkehr
ist: Ruckkehr ins Unvergédngliche. Wer dies erkennt, ist
weise; wer es nicht erkennt, stiftet Unheil. Wer von der
Unverganglichkeit ergriffen wird, der wird weitherzig. Der
Weitherzige ist duldsam, Der Duldsame ist edel. Der Edle
erfullt die ewigen Ordnungen. Und wer diese erfullt, der
gleicht dem Unergrindlichen, und ist, wie dieses,
unvergéanglich. Keinerlei Schicksal trifft ihn mehr.

9. Empty yourself of everything. Let the mind rest at peace.
The ten thousand things rise and fall while the Self watches
their return. The grow and flourish and then return to the
source. Returning to the source is stillness, which is the way
of nature. The way of nature is unchanging. Knowing con-
stancy is insight. Not knowing constancy leads to disaster.
Knowing constancy, the mind is open. With an open mind,
you will be openhearted. Being openhearted, you will act
royally. Being royally, you will attain the divine. Being
divine, you will be at one with the Tao. Being at one with the
Tao is eternal. And though the body dies, the Tao will never
pass away.

10. Attain the ultimate emptiness; maintain the absolute
tranquility. All things rise together. And | observe their
return ... The multitude of all things return each to their
origin. To return to the origin means repose; It means return
to their destiny. To return to their destiny means eternity; To
know eternity means enlightenment. Not knowing eternity is



to do evil things blindly. To know eternity means having
capacity. Capacity leads to justice. Justice leads to
kingship. Kingship leads to Heaven. Heaven leads to Tao.
Tao is everlasting. Thus the entire life will be without
danger.

11. Treibe dein Leersein bis zum AuBersten und bewahre
die Stille unerschiutterlich: Die abertausend Geschdpfe
ringsum entfalten sich, und ich schaue also ihre Wiederkehr
— Alsdann kehren die Geschopfe, die zahlreichen, alle wie-
der heim zu ihrer Wurzel: Die Heimkehr zur Wurzel aber
nennt man Stille, das ist die Ruckkehr der Bestimmung; die
Ruckkehr der Bestimmung nennt man das Bestandige, das
Wissen vom Bestandigen nennt man Erleuchtung. Das
Nichtwissen vom Bestéandigen ist Duldsamkeit, Duldsamkeit
ist Uberdies Redlichkeit, Redlichkeit ist Uberdies Edelsinn,
Edelsinn ist Uberdies Himmlisches, Himmlisches ist Uberdies
der rechte Weg, der rechte Weg ist Uberdies Dauer. Ein
untergehendes Selbst ist nicht zu geféahrden.

12. erreiche den gipfel der leere bewahre die fulle der ruhe
und alle dinge werden gedeihen so kann ich ihre ruckkehr
erschauen von allen dingen in ihrer vielfalt findet ein jedes
zurtiick zur wurzel wurzelwiederfinden heil3t stille — was
nennen mag: ruckkehr zum wesen rickkehr zum wesen heifldt
ewigdauern ewigdauerdes kennen heil3t klarheit wer
ewigdauerndes nicht kennt wirkt blindlings zum unheil wer
ewigdauerndes kennt, umfasst alles wer alles umfasst,
gehdrt allen wer allen gehort, ist koniglich kodnigliches
gleicht dem himmel der himmel gleicht dem Dau das Dau
gleicht der ewigkeit wer dauert im Dau taucht in die tiefe
gefahrlos.

13. Wenn man seine Begierden ganzlich entfernt hat, Wird
man sein Gemiut in vollkommener Ruhe halten. Denn, wie
ich betrachte, alle Wesen in voller Tatigkeit Kehren doch zu



ihrem Ursprung zurtick. Jedes Wesen wachst Uppig-bunt
Und kehrt doch zur Wurzel zurtick. Zur Wurzel zurickkehren
heil3t: die Stille finden. Die Stille zu finden heil3t: der
himmlischen Vorsehung gehorchen. Der himmlischen Vor-
sehung zu gehorchen heil3t: das Erleuchtetsein. Wer den
ewigen Weg nicht erkennt, Der stiftet durch Unsinnigkeiten
das Unheil. Den ewigen Weg zu erkennen bedeutet: alles
umfassen. Alles zu umfassen bedeutet: die Uneigen-
nutzigkeit. Die Uneigennltzigkeit bedeutet: alle Wesen
lebendig machen. Alle Wesen lebendig zu machen bedeutet:
das Gebot des Himmels. Das Gebot des Himmels ist das
Tao, Und das Tao wéahrt ewig.

14. Ich tue mein AuRerstes, um leer zu werden, und
versenke mich tief in die Stille. Die zehntausend Wesen
kommen und gehen, wenn dein Selbst darauf achtet. Sie
wachsen und blihen und kehren zu ihrem Ursprung zurick.
Zum Ursprung zurickkehren heil3t: in die Stille gehen. In die
Stille gehen heil3t: zu seiner Bestimmung zurickkehren. Zu
seiner Bestimmung zurtckkehren heil3t: das Ewige erken-
nen. Das Ewige erkennen heil3t: erleuchtet sein. Weh dem,
der mit Absicht handelt, ohne das Ewige zu erkennen! Doch
wer das Ewige erkennt und danach handelt, dessen Tun
fuhrt zur Gerechtigkeit, Gerechtigkeit fuhrt zu einem
koniglichen Wesen, das kdnigliche Wesen zum Himmel, der
Himmel zum Weg, der Weg zur Ewigkeit. Auch wenn der
Korper stirbt — der Weg wahrt ewig.

15. Die Leere erreichen — das ist das AuRerste. Die Stille
bewahren — das ist die Kontrolle. Die zehntausend Dinge
geschehen eines mit dem andern: so schau ich darauf,
wohin sie sich wenden. Die Dinge der Welt bestehen in
Vielfalt; sie alle kehren sich wieder ihrer Wurzel zu.- Das
nennt man ,Stille“. ,Stille* — so heil3t die Ruckkehr zu der
Bestimmung. Die Ruckkehr zu der Bestimmung — das ist die
Stetigkeit. Die Kenntnis der Stetigkeit — das ist die Klarheit.



Die Unkenntnis der Stetigkeit — das ist der Irrtum. Der Irrtum
schafft Unheil. Die Kenntnis der Stetigkeit ist In-sich-
Aufnehmen. In-sich-Aufnehmen ist Herrschaft. Herrschaft ist
Konigtum. Konigtum ist Himmelsmacht. Himmelsmacht ist
das Dao. Das Dao ist die Unbeschadetheit von der
Verganglichkeit des Leibes.

16. Vollkommen leer sollen wir werden und zur Ruhe
kommen. Sieh, wohin alles Lebende geht: es kehrt wieder
um. Ewigen Gesetzen folgend geht alles heim zum
Ursprung, zur Heimat der Stille. Erleuchtete wissen, dass
wir in die Ewigkeit zurtick gehen. Wer vom Ewigen nichts
wissen will, schlie3t sich selbst aus. Wer vom Ewigen weil},
wird langmutig, lauter und gutig und handelt im Einklang mit
dem Ewigen und dem Weg. Der Weg ist die Ewigkeit.
Sterben ist nicht das Ende.





